# انش اوالروائر

تأليف

النيخ الأكبرَ والكبرُسِيَّ الأُحمَرِ مِحْتِي لِدَّنِي مِحَدَّرِبِ عَلَيْ ابْن عَرَفِيتِ لِحاتِي المتوَفِيدِ عِنْ الحاتِي

اعًتنى بُه ايثَ يِخ الدَّكِنَّ رَعَاصِمُ إِبْرُاهِيم الكِيّالحِيْ الحُسَيَنِي الشَّاذ لِي الرّيْطاويُ

## بنسم الله الرحمية

الحمد لله الذي خلق الإنسان على صورته وخصّه بسريرته، وجعل المضاهاة والمُباهاة مقدَّمتَيْن لتصحيح نتيجة معرفته، فطَوْراً يضاهي به حضرة ذاته وصفاته وطوراً يضاهي به حضرة مخلوقاته، والصلاة على النبيّ الجامع للمبادىء الأول والمُقابل حضرة الأزل، النور الساطع الذي ليس له فَيْء والمستور خلف حجاب ليس كمَثْله شيء، ذلك حقيقة الحقائق والنَّشْء الأول المبرز على صورة المخلوقات والخالق، منه من باب الشكل ومنه من باب الحقيقة ومنه من باب الاسم والوصف ومنه من باب الخلائق محمّد على الله وصحبه وسلم وشرف وكرم.

أمّا بعد فإن الله سبحانه لمّا عرفني حقائق الأشياء على ما هي عليه في ذواتها وأطلعني كشفاً على حقائق نسبها وإضافاتها، أردتُ أن أُذخلها في قالب التشكيل الحسّيّ ليقرُبَ مأخذُها على الصاحب الولي عبد الله بدر الحبشيّ وليتضح لمن كلَّ بصرهُ عن إدراكها ولم تَسْبح دراريُّ أفكاره في أفلاكها فيتبيّن له من أيْن مرتبته في الوجود وما الشرف الذي تحصَّل له حتى خضعت، له الملائكة بالسجود وإذا سجد له الملكك الكريم الأخلص فما ظنُّك بالمَلا الأسفل الأنقص ألا ترى خبر الحقّ الصِدْقَ عنه، حيث قال: ﴿وَسَحَرُّ لَكُمُ مَّا فِي ٱلسَّيَوبُ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ جَمِيمًا مِنَهُ إللها أعلى إلا الصِدْقَ عنه، حيث قال: ﴿وَسَحَرُ لَكُمُ مَّا فِي ٱلسَّيَوبُ وَمَا فِي ٱلأَرْفِ فَما من ملا أعلى إلا يتضرع إليك ويبتهل، فهم بين مستغفر لك ومصل عليك، ومَلكُ سلام يوصله من الحقّ تعالى إليك، وإذا كان السيّد الحق يصلّي عليك فكيف بملائكته، وإذا كان ناظراً لك، فما ظنّك بخليفته، وما من فاكهة ونعمة عند فكيف بملائكته، وإذا كان ناظراً لك، فما ظنّك بخليفته، وما من فاكهة ونعمة عند الوجود كله حقيقة ولا دقيقة إلا ومنك إليها ومنها إليك، رقيقة فعدد الرقائق على على الوجود كله حقيقة ولا دقيقة إلا ومنك إليها ومنها إليك، رقيقة فعدد الرقائق على عدد الحقائق والدقائق، فلولا ما صحّ لهذا الإنسان أحسنُ تقويم وفُطر على صورة القديم واستُخرج مَن قُصيراه الحقُ لَما سكن له، وبه تعشق لمَا صحّ عنه وجودُ خلق القديم واستُخرج مَن قُصيُراه الحقُ لَما سكن له، وبه تعشق لمَا صحّ عنه وجودُ خلق

١٤٠

ولا دان له الملأُ الأعلى ولا ظهر بالموقف الأجلى ولا عنت له وجوه الأملاك ولا دارت بنفسه أجرامُ الأفلاك، فاشكر الله ثانياً، يا أيها الإنسان على ما خصك به الجوادُ الرحمن من كمال هذه النصبة وأوقفك على معاني حقائق هذه النسبة فابحث عن وجودك وأين مرتبتك من معبودك وميّزْ بينك وبين عبيدك، فإنّك إن فعلت هذا كشرت في الاستواء الرحماني والإنباء الربّانيّ هذا وقد أوضحت لك في هذا الكتاب الذي سمّيته إنشاء الدوائر الإحاطية على مضاهاة الإنسان الخالق، والخلائق في الصُور المحسوسة والمعقولة والخلائق وتنزيل للحقائق عليه في أنابيب الرقائق، فنصبتُ الأشكال وضربتُ الأمثال وبيّنتُ ما هو في الإنسان بما هو إنسان وما فيه بما هو صاحب إيمان أو إحسان، تقريباً للفهم وتوصيلاً للعلم ومن مُوجد الكون نسأل التأييد والعون بمنّه وكرمه.

فصل: واعلموا وفقكم الله لطاعته وجعلكم من الفائزين بمعرفته برحمته، أنه لمّا كان الغرض في هذا الكتاب أين مرتبة الإنسان في الوجود ومنزلته في حضرة الجود وبروزُه من غيبه بعينه وهل كان متصفاً بحال قبل كونه احتجنا أن نتكلم على العدم والوجود، ولماذا يرجعان وهل بين ذلك الوجود والعدم ما لا يتّصف بهما أم لا فجعلتُ هذا الفصل لهذا الأمر ومعرفته ثمّ بعد ذلك إن شاء الله نُنشيء الدوائر والجداول ونمذ الرقائق والحبائل ونُبرِز الأصول والفروع، ونفرق بين المفروق والمجموع وما يتعلق بهما من الأسماء، وأين الأرض من الإنسان والسماء وكيفيات، التجليات وترتيبها على المقامات، كلّ ذلك وأشباهه في أبواب مبوّبة، في هذا المجموع وأشكال منصوبة بصناعة عَمَليّة ليقرب على الطالب مأخذُ الفوائد والمعاني منها، ويتصور المعنى في نفسه صورةً متجسدةً تسهُل عليه العبارة عنها لقوة حصولها في الخيال ويُخرص الناظر على استيفاء النظر حتى يقف على كليّة معانيها، إذ المعنى ويتنزه فيها فيؤديه ذلك إلى تحقيق ما نصب له ذلك الشكل وجسدت له تلك ويتنزه فيها فيؤديه ذلك إلى تحقيق ما نصب له ذلك الشكل وجسدت له تلك الصورة، فلهذا ما أدخلناه في التصوير والتشكيل.

فاعلم أنّ الوجود والعدم ليسا بشيء زائد على الموجود والمعدوم، لكن هو نفس الموجود والمعدوم، لكن الوهم يتخيل أنّ الوجود والعدم صفتان راجعتان إلى الموجود والمعدوم، ويتخيلهما كالبيت والموجود والمعدوم قد دخلا فيه، ولهذا تقول قد دخل هذا الشيء في الوجود بعد أن لم يكن، وإنّما المراد بذلك عند

المتحذلقين أنّما معناه أنّ هذا الشيء وُجد في عينه، فالوجود والعدم عبارتان عن إثبات عين الشيء أو نفيه ثم إذا ثبت عين الشيء أو انتفى فقد يجوز عليه الإتصاف بالعدم والوجود معاً، وذلك بالنسبة والإضافة فيكون زيد الموجود في عينه موجوداً في السُّوق، معدوماً في الدار فلو كان العدم والوجود من الأوصاف التي ترجع إلى الموجود كالسواد والبياض لاستحال وصفه بهما معاً، بل كان إذا كان معدوماً لمّا يكن موجوداً، كما أنه إذا كان أسود لا يكون أبيض، وقد صح وصفه بالعدم والوجود معاً في زمان واحد، هذا هو الوجود الإضافي والعدم مع ثبوت العين فإذا صح أنه ليس بصفة قائمة بموصوف محسوس ولا بموصوف معقول وَحْدَه دون إضافة فيثبت أنه من باب الإضافات والنسب مطلقاً، مثل المشرق والمغرب واليمين والشمال والأمام والوراء فلا يُخَصّ بهذا الوصف وجود دون وجود، فإن قيل كيف يصحّ أن يكون الشيء معدوماً في عينه يتصف بالوجود في عالم مَّا أو بنسبة مًّا، فيكون موجوداً في عينه معدوماً بنسبة مًّا، فنقول نعَمْ لكلّ شيء في الوجود أربع مراتب إلا الله تعالى فإنّ له في الوجود المضاف ثلاث مراتب المرتبة الأولى: وجود الشيء في عينه، وهي المرتبة الثانية بالنظر إلى علم الحق بالمحدث، والمرتبة الثانية: وجوده في العلم وهي المرتبة الأولى بالنظر إلى علم الله تعالى بنا، والمرتبة الثالثة: وجود في الألفاظ، والمرتبة الرابعة: وجوده في الرقوم ووجود الله الحق تعالى بالنظر إلى علمنا على هذه المراتب ما عدا مرتبة العلم، هذا هو الإدراك الذي حصل بأيدينا اليومَ ولا أدري إذا وقعت المعاينة البصريّة المقدّرة في الشرع هل يحصل في نفوسنا علمُ إثبات أو مزيدُ وضوح في جنس العلم الّذي بأيدينا اليوم في علمنا به سبحانه، فإن كان كذلك فليس له إلا ثلاث مراتب وإن كان يوجب النظر إثباتاً في الدار الآخرة أو حيث وقعت المعاينة لمنْ وقعت فقد نصفه بالمرتبة الرابعة فتحقِّقُ هذه الإشارة في علمنا بالله سبحانه فإنها نافعة في الباب، ثمَّ هذه المراتب بالإضافة إلينا كما قدمنا بتقدُّم وجود العين أو وجود ما يماثل العين أو وجود أجزاء العين مبدِّدةً غير مجموع بعضها إلى بعض، بالإضافة إلى شكل مًّا يخترعه العاقل كلّ هذا لا بد من تقديمه أعني واحداً منها ثمّ بعد هذا ينضبط في العلم ويُتصور في الذهن، هذا بالإضافة إلينا وبالإضافة إلى الله تعالى إنّما العلم متقدّم من غير زمان بالشيء قبل عينه، فوجود الشيء المحدث في علم الله تعالى قبل وجود الشيء في عينه ومتقدّم عليه، غيرَ أنّ ثُمّ سراً سنومي، إليه في هذا الفصل إن شاء الله تعالى،

إنشاء الدوائر

ونبيّن لك أنّ وجود العين يتقدّم على وجود العلم بالمرتبة ويساويه في الوجود أزلاً لا من جهة كونها محدثة وهذا في حقّ الحقّ، وأما في حق الخلق فسنبين لك أنّ إدراك الحقّ للموجود في عينه تفصيلاً أنّه قد كانت له حالة مًّا بالنظر إلى أمر مًّا لا يتصف فيها بالوجود، ولا بالعدم مع عدمه في عينه، ثمّ نرجع ونقول: فأمّا تبيين تلك المراتب الأربع المتقدّمة فهي أن نقول: زيد باللسان فنعقل معناه أو نرقمه في الكاغد زيد، فنعقل معناه أو يظهر في عينه فنعقل معناه أو نتخيله في أنفسنا، وهو غير حاضر فنعقل معناه وهذا هو الوجود في العلم، فكل واحدة من هذه المراتب متحدة المعنى لم يزد باختلافها معنى في زيد، فكلّ شيء قديم أو محدث لا يخلو من أن يكون في بعض هذه المراتب أو في كلّها.

فإذا تقرر هذا وثبت أنّه الحقّ فنقول إنّ الإنسان قديم محدث موجود معدوم، أمّا قولنا قديم فلأنّه موجود في العلم القديم متصور فيه أزلا وهي من بعض مراتب الوجود المذكورة، وأمّا قولنا محدث فإنّ شكله وعينه لم يكن ثمّ كان فيخرج من هذا أنّ زيداً موجود في العلم موجود في الكلام معدوم في العين أزلاً مثلاً، فقد تُصُوّر اتصافه بالوجود والعدم أزلا، فصح من هذا أن الوجود ليس بصفة للموجود، وإن قد تقرر هذا فبقي لنا أن ننظر بماذا يتعلق العلم بالموجود أو بالمعدوم، ولا نعلم ذلك ما لم نعلم ما هو العلم وإلى ماذا تنقسم المعدومات، فنقول أولاً إنّ العلم عبارة عن حقيقة في النفس تتعلق بالمعدوم، والموجود على حقيقته التي هو عليها أو يكون إذا وجد فهذه الحقيقة هي العلم، والمعدومات تنقسم أربعة أقسام معدوم مفروض لا يصح وجوده البتّة، كالشريك والولد للإله والصاحبة له، ودخول الجمَل في سمّ الخياط، ومعدوم يجب وجوده وجوباً ترجيحيًا اختياريًا لا اضطراريًا، كشخص من الجنس الواحد وكنعيم الجنّة للمؤمنين ومعدوم يجوز وجوده، كعذوبة ماء البحر في البحر ومَرارة الحلو وأشباه ذلك، ومعدوم لا يصح وجوده قطعاً اختياريًا، لكن وجود شخص من جنسه وهذا كله أعني ما يجوز وجوده وما لا يصح اختياراً، إنَّما أريد به الشخص الثاني من الجنس فصاعداً على أن الحقيقة تُثبت الإرادة وتنفي الاختيار، كما تُثبت العلم وتنفي التدبير وإن كان ورد في السمع ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرُ ﴾ [الرعد: ٢]، [السجدة: ٥] وورد ﴿ وَرَبُّكَ يَغُلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَغْتَارُّ ﴾ [القصص: ٦٨] ولكن منْ وقف على سر وضع الشريعة عرف موضع هذا الخطاب بالتدبير والاختيار، وسأبينه إن شاء الله تعالى في كتابي هذا أنّه سبحانه مُريد غير مختار وأنّه ما في الوجود ممكن

أصلاً، وأنّه منحصر في الوجوب والاستحالة وأنّه كلّما ورد في القرآن الكريم من قوله: ﴿وَلَوْ شِئْنَا﴾ ﴿وَلَوْ شَآءَ﴾

اقترانُ المشيئة بحرف الامتناع لسبب موجود قديم يستحيل عدمهُ فيستحيل ضد مشيئته فخرجت المشيئة عن بابها المعقول، في العادة إلى بابها المعقول في الحقيقة، فمهما ذكرتُ في كتابي هذا ما يدل على الإمكان أو الاختيار أو التدبير وغير ذلك ممّا تأباه الحقائق فإنما أسوقه للتوصيل والتفهيم الجاري في العادة، وصاحب الحقيقة يعرف مرتبة الموضوعات ومعه أتكلّم في الحقائق وإيّاه أخاطب ومن نزل عن هذه الحقائق فإنّه يحمل الكلام على ما استقر في عُرْف العادة الّذي يتخيل فيه أنّه حقيقة، فيقبل كلُّ واحد منهما المسألة ولا يرمي بها لكن من وجهيْن مختلفين وبينهما ما بين مفهوميهما، فإذا علمتَ هذا فالعلم لا يتعلق من هذه الأقسام إلا بالثلاثة، وأمّا المعدوم الّذي لا يصح وجوده البتة فلا يتعلق به علم أصلاً لأنه ليس شيئاً يكون فالعلم إذاً لا يتعلق إلاّ بموجود ولا يتعلق بمعدوم رأساً، إذ العدم المحض لا يُتصور تعلقُ العلم به لأنه ليس على صورة ولا مقيد بصفة، ولا له حقيقة تنضبط، إلا النفي المحض والنفي المحض لا يحصل منه في النفس شيء إذ لو حصل لكان وجوداً والعدم من جميع الجهات لا يكون وجوداً أبداً، فإن الحقائق لا سبيل إلى قلبها، ألا ترى علمك بنفى شريك عن الله تعالى إن تأملت إلى ما تقدّر لك في نفسك وما انضبط لك في قلبك من نفى الشريك فما تجد في النفس شيئاً إلا الوحدانية وهي موجودة وهي الَّتي ضبطتُها النفس، وإن أبيتَ قبولَ هذا وعسُر عليك فارجع إلى نظر آخر، وهو أن الشريك معلوم عندك موجود في عينه في المحدثات، في حق زيد فتلك النسبة التي أضفَتَ بها الشريك إلى زيد موجودة، هي بعينها لم تُضفها إلى الله تعالى، فانظر علمك بالمُحال راجعاً إلى العلم بأجزاء متفرقة موجودة ولولا ذلك ما عقلت نفيها عن الله تعالى فمهما تُصُور لك العلم بعدم مَّا فليس عندك إلا العلم بوجود ضدّه، أو بوجود الشرط المصحّح لنفيه أو بأجزاء موجودة في العالم نفيت نسبتها وإضافتها لموجود مَّا لحقيقة ذاتية موجودة لذلك الموجود، هو عليها علمتها أنت فنفيت عنه ما منعت تلك الحقيقة قبول ما اتصف بها لذلك وأثبتُّها لآخر لحقيقة أيضاً موجودة يتصف هذا الموجود الذي أثبتها له بها، فتحقق هذه المسألة فإنها نافعة إن شاء الله تعالى.

وهذا هو القسم الواحد من أقسام المعدومات وما عداه فقد جعلناه إمّا وجوباً

أو جوازاً أو محالاً اختياراً مع فرض وجود شخص من الجنس، فكلها راجعة إلى الوجود وما كان راجعاً إلى الوجود فالعلم يضبطه ويحصله.

واعلم أن الإنسان لولا ما هو على الصورة لما تعلق به العلم أزلاً، إذ العلم المتعلق أزلاً بالحادث إنّما حصل ولم يزلُ حاصلاً بالصورة الموجودة القديمة التي خلق الإنسان عليها والعالم كله بأسره على صورة الإنسان، فهو أيضاً على الصورة التي خلق الإنسان عليها فالعلم إنما يتعلق بالمعدوم لتعلقه بمثله الموجود، فافهم فإذا تقرر هذا فقد يمكن أن تحدث في النفس أن تقول لي إني أريد أن أعلم من أي طريق يتعلق العلم بالمعلوم المعدوم الذي يجوز وجوده، فإني فهمت من كلامك أنه لا بد من الرؤية وحينئذ يحصل العلم في زمان الرؤية، أو في تقدير زمان إن كان الرائي لا يجوز عليه الزمان، وإنّما المراد حصول العلم عند رؤية المعلوم بالإدراك البصري أو مثل المعلوم أو أجزاء المعلوم، فلتعلم أنّ الأمر كما فهمت وأشرت اليه كذا هو عندي في حق كلّ عالم سواء، ولا أحاشي من الأقوام من أحد غير أني سأنبهك على ما سكتّ عنه من الاعتراض أدباً منك وخوفاً على القلوب العُمْي الذين لا يعقلون ولمعرفتك تنفطن لما أومأت إليه رمزاً.

فاعلم أنه ليس من شرط تعلق العلم بالمعلوم، عند الإدراك أن تكون أشخاص ذلك الجنس موجودة في أعيانها، لكن من شرطها أن يكون منها موجود واحد أو أجزاء في موجودات متفرقة بجمعها، يظهر موجود آخر فتعلمه وما بقي معدوماً فهو مثل له فعلمُك إذا إنما تعلُق رؤيتك بذلك الموجود وتلك الحقيقة، وليس سماع الأصوات معرفة أعيانها وإنما تُغرف عينها من باب الرؤية، وهكذا كل معلوم على مساق ما تقدّم فما بقي معدوماً فمُدرك حقيقة عندك إدراكاً صحيحاً؛ لأنّه مثل أم أجزاء موجودات لا سبيل إلى هذا وضرورة أنَّ كل عالم أحاطه من غير تخصيص موجود في نفسه وعينه عالم بنفسه مذرك لها، وكل معلوم سواه إمّا أن يكون على صورته بكمالها فهو مَثَلٌ له أو على بعض صورته، فمن هذا الوجه يكون عالما بالمعلومات لأنه عالم بنفسه وذلك العلم ينسحب عليها انسحاباً، خذ هذا عموماً في بالمعلومات لأنه عالم بنفسه وذلك العلم ينسحب عليها انسحاباً، خذ هذا عموماً في الأموجود ولا تقيد غير أتك يجب عليك التحفظ من التشبيه إن دخلت إلى الحضرة الإلهية والتمثيل، فهذا هو إدراك المفصل في المُجمَل، وأمّا نحن فما أدركنا المجمل المحمل تفصيلاً إلا من المفصّل الحادث الحاصل في الوجود، ثمّ أدركنا في ذلك المجمل تفصيلاً إلا من المفصّل الحادث الحاصل في الوجود، ثمّ أدركنا في ذلك المجمل تفصيلاً إلا من المفصّل الحادث الحاصل في الوجود، ثمّ أدركنا في ذلك المجمل تفصيلاً مقدّراً يمكن أن يكون وأن لا يكون، فتفهم ما أومأنا إليه في قولنا عموماً، في كل

موجود ولا تقيد، فإنه مَنْ وُجد على صورة شيء فذلك الشيء أيضاً على صورته فبنفس ما يرى صورته رأى مَنْ هو على صورته وبنفس ما يعلم نفسه علم مَنْ هو على صورته وبنفس ما يعلم نفسه علم مَنْ هو على صورته لا ينقصه من ذلك شيء، فإذا تحصّل هذا في سمعك ونفث به روح القدس في روعك فألق السمع وأحصر القلب وحُد الذهن وخلّص الفكر لما أذكره لك إن شاء الله تعالى.

فاعلم أن الأشياء على ثلاث مراتب لا رابع لها والعلم لا يتعلق بسواها وما عداها فعدم محض لا يُعْلَم ولا يُجْهَل ولا هو متعلق بشيء، فإذا فهمت هذا فنقول إنّ هذه الأشياء الثلاثة منها ما يتصف بالوجود لذاته فهو موجود بذاته في عينه لا يصحّ أن يكون وجوده عن عدم، بل هو مطلق الوجود لا عن شيء، فكان يتقدّم عليه ذلك الشيء بل هو الموجد لجميع الأشياء وخالقها ومقدرها ومفصلها ومدبرها وهو الوجود المطلق الذي لا يتقيد، سبحانه وهو الله الحي القيوم العليم المريد القدير الَّذِي لَيْسَ كَمَثْلُهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ، ومنها موجود بالله تعالى وهو الوجود المقيد المعبِّرَ عنه، بالعالم، والعرش، والكرسي والسموات العُلَى وما فيها من العالم والجوّ والأرض وما فيها من الدوابّ والحشرات والنبات وغير ذلك من العالم، فإنّه لم يكن موجوداً في عينه ثم كان من غير أن يكون بينه وبين موجده زمان يتقدّم به عليه فيتأخّر، هذا عنه فيقال فيه بعد أو قبل هذا محال وإنّما هو متقدّم بالوجود كتقدُّم أمس على اليوم فإنه من غير زمان، لأنه نفس الزمان فعدم العالم لم يكن في وقت لكن الوهم يتخيل أنّ بين وجود الحقّ ووجود الخلق امتداداً، وذلك راجع لما عهده في الحسّ من التقدّم الزماني بين المحدثات وتأخره، وأمّا الشيء الثالث فما لا يتَّصف بالوجود ولا بالعدم ولا بالحدوث ولا بالقِدَم وهو مقارن للأزلي الحقّ أزلاً، فيستحيل عليه أيضاً التقدّم الزماني على العالم والتأخر كما استحال على الحقّ وزيادة؛ لأنه ليس بموجود فإن الحدوث والقدم أمر إضافي يوصل إلى العقل حقيقة مًا وذلك أنَّه لو زال العالم لم نطلق على الواجب الوجود قديماً، وإن كان الشرع لم يجيء بهذا الاسم أعني القديم وإنّما جاء باسمه الأوَّل والآخر فإذا زلتَ أنت لم يُقَلّ أولاً ولا آخراً؛ إذ الوسَط العاقد للأوليّة والآخرية ليس ثمّ فلا أوّل ولا آخرَ وهكذا الظاهر والباطن وأسماء الإضافات كلها فيكون موجوداً مطلقاً من غير تقييد بأوّلية أو آخرية، وهذا الشيء الثالث الّذي لا يتّصف بالوجود ولا بالعدم مِثْلهُ في نفي الأولية والآخرية بانتفاء العالم، كما كان الواجب الوجود سبحانه وكذلك لا يتصف بالكّل

ولا بالبعض ولا يقبل الزيادة والنقص، وأمّا قولنا فيه كما استحال على الحق وزيادة، فتلك الزيادة كونه لا موجوداً ولا معدوماً فلا يقال فيه أوّل وآخر، وكذلك لتعلُّمْ أيضاً أنّ هذا الشيء الثالث ليس العَالم يتأخر عنه أو يحاذيه بالمكان؛ إذ المكان من العالم وهذا أصل العالم، وأصل الجوهر الفرد وفلك الحياة، وألْحِقَ المخلوق به وكلّ ما هو عالم من الموجود المطلق، وعن هذا الشيء الثالث ظهر العالم فهذا الشيء هو حقيقة حقائق العالم الكلّية المعقولة في الذهن الذي يظهر في القديم قديماً وفي الحادث حادثاً، فإن قلتَ هذا الشيء هو العالم صدقت، وإن قلت إنّه الحقّ القديم سبحانه صدقت، وإن قلت إنّه ليس العالم ولا الحقّ تعالى وإنّه معنى زائد صدقت، كلُّ هذا يصح عليه وهو الكلِّي الأعم الجامع للحدوث والقدم، وهو يتعدد بتعدُّد الموجودات، ولا ينقسم بانقسام الموجودات، وينقسم بانقسام المعلومات، وهو لا موجود ولا معدوم ولا هو العالم وهو العالم وهو غير ولا هو غير؛ لأنَّ المغايرة في الوجودَيْن والنسبة انضمام شيء مَّا إلى شيء آخر، فيكون منه أمر آخرَ يسمى صورةً مًّا والانضمامُ نسبة فإذا أردنا أن نُحدث مثلَّثاً ضممنا أجزاء انضماماً مخصوصاً، فحدثت ثلاثة أركان فقلنا هذا مثلَّث وأنواع ذلك من التشكيل والتصوير والألوان والأكوان معلوم في الكلِّي الأعم، وهذا مَلَك وإنسان وعقل وغير ذلك، وهذا مقدار ومكان ووَضْع وانفعال مًّا ومنفعل مًّا، وبانضمام الجزئيات الَّتي تحت الأجناس الكلّيات بعضها إلى بعض يحدث عالم التفصيل، علواً وسفلاً من غير افتراق، إلا ما حصل في الوهم هذا وجه قولك إنّ هذا الشيء هو العالم وتصدق في ذلك، وكذلك أيضاً إن قلت إنه ليس العالم صدقت فإنّ العالم قد كان معدوم العين وهذا على حالته لا يتصف بوجود ولا عدم، لكنّ العالم القديم يتعلّق بما يتضمنه هذا الشيء الثالث المجمل من التفصيل كما قدّمناه قبل، كما يتعلق علمنا ببعض التفصيلات ويتعلق بمجملاتها غير مفصَّلة، لكن يفصلها متى شاء وهذا سرَّ فإنَّ علمنا به كذلك لصحة المضاهاة بيننا وبين الحق، ولهذا الإشارة من الإمام أبي حامد الغزالي وليس في الإمكان أَبْدُع من هذا العالم إذ لو كان اذخره لكان عجزاً ينافي القدرة وبخلاً يناقض الجود، ولهذه العلَّة قُطع الإمكان وهذا ليس هو عندي على وجه واحد، وأكمل الوجوه عندي في هذا كونه وجد على الصورة فافهم، ولأنّه أيضاً دليلٌ مُوصل إلى معرفة الله فلا بدّ أن يكون مستوفى الأركان، فلو نقص ركن منه لما كان دليلاً ولم تصحّ معرفة، وقد صحت فقد ثبت دلالته، قال النبيّ عَلَيْق: «مَنْ عرف نفسه عرف

ربِّه»(١)، ثمّ نرجع فنقول هذا الشيء الثالث الّذي نحن بسبيله لا يقدر أحد أن يقف على حقيقة عبارته لكن نومئ إليه بضرب من التشبيه والتمثيل، وبهذا ينفصل عن الحق الذي لا يدخل تحت المثال إلا من جهة الفعل لا أنه ينبئ عن حقيقته فكنّا نحيط به علماً وهذا لا سبيل إليه قطّ، وقد قال تعالى: ﴿ وَلَا يُحْيِطُونَ بِهِ. عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٠] فنقول نسبة هذا الشيء - الّذي لا يُحَدُّ ولا يتّصف بالوجود ولا بالعدم ولا بالحدوث ولا بالقدم - إلى العالم، كنسبة الخشبة إلى الكرسيّ والتابوت والمنبّر والمَحْمِل، أو الفضة إلى الأواني والآلات التي تصاغ منها كالمكحلة والقُرط والخاتم فبهذا تُعرف تلك الحقيقة، فخُذ هذه النسبة ولا تتخيّل النقص فيه، كما تتخيّل النقص في الخشبة بانفصال المِحْبَرة عنها، واعلم أنّ الخشبة أيضاً صورة مخصوصة في العُودية، فلا ننظر أبداً إلا للحقيقة المعقولة الجامعة التي هي العودية، فتجدها لا تنقص ولا تتبعض بل هي في كل كرسيّ ومحبرة على كمالها، من غير نقص ولا زيادة وإن كان في صورة المحبرة حقائق كثيرة منها الحقيقة العوديّة والاستطالية التربيعيّة والكمّية وغير ذلك وكلها فيها بكمالها، وكذلك الكرسي والمنبر، وهذا الشيء الثالث هو هذه الحقائق كلها بكمالها فَسَمِّه إن شئت حقيقة الحقائق أو الهَيولي أو المادة الأولى أو جنس الأجناس، وسَمِّ الحقائق التي يتضمنها هذا الشيء الثالث الحقائق الأوَل أو الأجناس العالية، فهذا الشيء الثالث أزلاً لا يفارق الواجب الوجود محاذياً له من غير وجود عيني، فانتفت الجهات والتِلقاءات حتّى لو فرضناه موجوداً ولم نجعله متميزاً لانتفت عنه التلقاءات والإزاءات فتحقَّقُ هذا الفصل واعلمه.

فصل: ولمّا تكلمنا على أقسام المعدومات وتبينتْ مراتبها أردنا أن نتكلم على الموجودات وأصنافها، وهي على أقسام منها: وجود مطلق ولا يُعقَل ماهيته ولا يجوز عليه الماهيّة، كما لا يجوز عليه الكيفية ولا يُعلم له صفة نفسية من باب الإثبات وهو الله تعالى وغاية المعرفة به الحاصلة بأيدينا اليوم من صفات السلب مستل : ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيّ ﴾ [السسورى: ١١] و﴿سُبُحَنَ رَبِّكَ رَبِ ٱلْعِزَةِ عَمَا يَصِفُون ﴿ السافات: ١٨٠] فعلى ما قدّمنا من أنّ العلم لا يتعلق إلا بموجود فهنا متعلق العلم نفيُ ما لا يجوز عليه سبحانه وتعالى، ونفي ما لا يجوز عليه ثابت

<sup>(</sup>١) أورده العجلوني في كشف الخفاء حديث رقم (٢٥٣٢) [ج ٢ ص ٣٤٣] وعلي الهروي في المصنوع [ج ١ ص ٣٤٣].

عندنا موجود فينا منسوب إلينا، هذا قسم. ومنها: موجود مجرَّد عن المادَّة وهي العقول المفارقة الروحانية القابلة للتشكيل والتصوير ذوات الرقائق النوريَّة، وهي المعبَّر عنها بالملائكة وهي لا تتخير، ولا تختص بمكان دون مكان لذاتها، وليس لها شكل مختص به، ولا صورة وإن كانت الصورة التّي تظهر فيها متحيزة وهو سرًّ شريف لطيف، وبهذه النسبة هي القُوى الروحانية النارية المعبَّر عنها بالجنِّ، غيرَ أنَّها تحت قهر الطبيعة فإنّ الحرارة من صفات ذواتها والملائكة ليست كذلك. ومنها موجود يقبل التحيز والمكان، وهي الأجرام والأجسام والجواهر، الأفراد عند الأشَعْرتين. ومنها: موجود لا يقبل التحيز بذاته ولكن يقبله بالتبعيّة ولا يقوم بنفسه لكن يَحُلُّ في غيره وهي الأعراض: كالسواد والبياض وأشباه ذلك ومنها: موجودات النسب وهي ما يحدث بين هذه الذوات الّتي ذكرناها وبين الأعراض كالأين والكيف والزمان والعدد والمقدار والإضافة والوضع وأن يُفْعَل وأن يُنْفَعَل، وكلّ واحد من هذه الموجودات ينقسم في نفسه إلى أشياء كثيرة لا يُحتاج هنا إلى ذكرها. فالأين: كالمكان مثل الفوق والتحت وأشباه ذلك. والكيف: كالصحة والسقم وسائر الأحوال والزمان: كالأمس واليوم والغد والنهار والليل والساعة، وما جاز أن يسأل عنه بمتي. والكم: كالمقادير والأوزان وتذريع المساحات وأوزان الشعر والكلام وغير ذلك، ممّا يدخل تحت كم. والإضافة: كالأب والابن والمالك. والوضع: كاللغات والأحكام، وأن يُفْعَل كالذبح، وأن ينفعل كالموت عند الذبح، وهذا أَحْصَرُ الموجودات فالموجودات كلها عشرة جواهر وأعراض، وهذه الثمانية المذكورة في الإنسان وحده من بين سائر ما ذكرناه من الموجودات، تُجمَع هذه الموجودات كلها وهي في العالم متفرقة.

فإذا نُفخ في الإنسان روح القدس التحق بالموجود المطلق التحاقاً معنويًا مقدّساً، وهو حظه من الألوهية فلهذا تقرر عندنا أنّ الإنسان نسختان: نسخة ظاهرة ونسخة باطنة، فالنسخة الظاهرة مضاهية للعالم بأسره فيما قدّرنا من الأقسام، والنسخة الباطنة مضاهية للحضرة الإلهية، فالإنسان هو الكلّي على الإطلاق والحقيقة؛ إذ هو القابل لجميع الموجودات قديمها وحديثها وما سواه من الموجودات لا تقبل ذلك، فإنّ كل جزء من العالم لا يقبل الألوهية، والإله لا يقبل العبودية بل العالم كلّه عبد والحق سبحانه وحده إله واحد صمد لا يجوز عليه الاتصاف بما يناقص الأوصاف الإلهية، كما لا يجوز على العالم الاتصاف بما يناقص الأوصاف الإلهية، كما لا يجوز على العالم الاتصاف بما يناقص الأوصاف

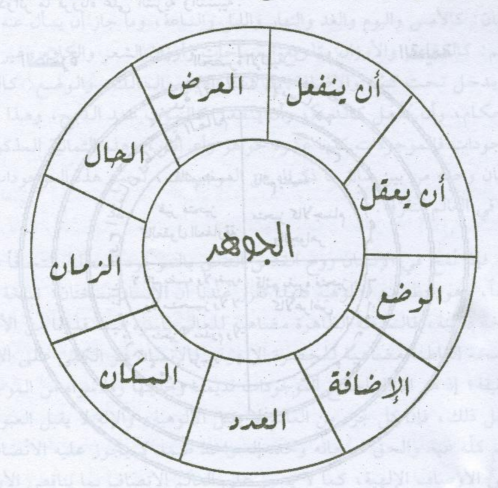
الحادثة العبادية، والإنسان ذو نسبتين كاملتين نسبة يدخل بها إلى الحضرة الإلهية، ونسبة يدخل بها إلى الحضرة الكيانية، فيقال فيه عبد من حيث إنّه مكلف ولم يكن ثمّ كان كالعالم، ويقال فيه رب من حيث إنّه خليفة ومن حيث الصورة ومن حيث أحسن تقويم، فكأنه برزخ بين العالم والحقّ وجامع لخلق وحقّ وهو الخطّ الفاصل بين الحضرة الإلهية والكونية، كالخطّ الفاصل بين الظل والشمس وهذه حقيقته، فله الكمال المطلق في الحدوث والقِدم، والحقّ له الكمال المطلق في القدم وليس له في الحدوث مدخل يتعالى عن ذلك، والعالم له الكمال المطلق في الحدوث وليس له في القدم مدخل يخسأ عن ذلك، فصار الإنسان جامعاً ولله الحمد على ذلك.

فما أشرفها من حقيقة وما أطهره من موجود، وما أخسها وما أدنسَها في الوجود؛ إذ قد كان منها محمّد، وأبو جهل وموسى وفرعون، فتحقَّق أحسن تقويم واجعَله مركز الطائعين المقربين، وتحقَّق أسفل سافلين واجعله مركز الكافرين الجاحدين فسبحان منْ ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ مُثَى اللهُ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١] وهذه دوائر ما قررناه على التنزيه والتشبيه.

| القديمة | الحضرة الإلهية                                                     | الحضرة |
|---------|--------------------------------------------------------------------|--------|
|         | A DOLL                                                             |        |
| 1/3/    | قائم بنفسه قائم بنفسه غير متحيز كالأجسام كالعقول المفارقة والجواهر |        |
|         | ا قائم بنفسه ولا بنبره قائم بغیره متحیز ولا لا کالأعراض            |        |
| 11/3    | استعيز لا معدوم ولا<br>كم ي سوجود<br>مي است                        |        |
|         |                                                                    |        |

الدائرة البيضاء التي بين الخطّين الأسودين المحيطة هي مثال الحضرة الإلهية على التنزيه، ولمّا كانت محيطة بكلّ شيء قال الله تعالى: والله ﴿ بِكُلّ شَيْءٍ عُجيطًا الْفَاتِ السّاتِ الله وَقَالَ الله تعالى ﴿ وَأَنّ الله قد أَمَاطَ بِكُلّ شَيْءٍ عِلَمًا ﴾ [الطلاق: ١٢] والدائرة البيضاء التي في جوفها اللاصقة بها التي يشقها الخطّ المستدير الأصغر هي دائرة الإنسان، فمن الخط المستدير الأصغر إلى جهة الحضرة الإلهية هو مضاهاة الإنسان الحضرة الإلهية، ومن الخطّ الأصغر إلى الدائرة الصغرى مضاهاة الإنسان عالم الكون، والفصل الذي وقع فيها على التربيع هو لتعداد العوالم على الجملة، والدائرة الصغرى المحيطة بالمركز هي دائرة العالم الذي الإنسان خليفة عليه وتحت تسخيره والخطوط الأربعة الخارجة من المركز إلى محيطها الفصول التي بين العوالم، فتحقق ذلك المقال تعثُر على السر الذي نصبناه والله المرشد لا رب سواه.

باب الجَدْوَل الهيولاني وهي الدائرة المحيطة بالموجودات على الإطلاق من غير تقييد، وهي الحاوية على جميع الحقائق المعلومة الموجودة والمعدومة



واللامعدومة وفيها الحياة والمعقولة التي هي في القديم قديمة وفي المحدث حادثة، وفيها العلمية والإراديّة، وهذا مثال صورتها لو كانت لها صورة، ولكن لمّا كانت معقولة معلومة عندنا قدرنا على إبرازها في المثال، ولكن مجملة فتكون نقطة الجوهر عبارة عن كل ذات قائمة بنفسها قديمة أو حادثة، ويكون العرض منها عبارة عن كل ذات لا تقوم بنفسها، فيدخل تحتها أجناس الأعراض من كون ولون وغير ذلك، والصفات كالعلوم والقُدر وغير ذلك، وكذلك الزمان والمكان وسائر النسب على حسب ما تراه إن شاء الله تعالى في هذه الدائرة وهي هذه الدائرة المذكورة.

اعلم أنّ هذا الجدول الهيولانيّ هو الحقيقة التي أوجد الحقّ من مادّتها الموجودات العُلويّات والسفليات فهي الأمّ الجامعة لجميع الموجودات، وهي معقولة في الذهن غير موجودة في العين، وهو أن تكون لها صورة ذاتية لها لكنّها في الموجودات حقيقة من غير تبعيض ولا زيادة ولا نقص، فوجودها عن بروز أعيان الموجودات قديمها وحديثها، ولولا أعيان الموجودات ما عقلناها ولولاها ما عقلنا حقائق الموجودات، فوجودها موقوف على وجود الأشخاص والعلم بالأشخاص تفصيلاً موقوف على العلم بها؛ إذ مَنْ لم يعرفها لم يفرق بين الموجودات، وقال مَثلاً إِنَّ الجماد والمَلَك والقديم شيء واحد؛ إذ لا يعرف الحقائق ولا بماذا تتميّز الموجودات بعضها من بعض فهي متقدمة في العلم ظاهرة في الموجودات، فإن أطلق عليها تأخّر فلتأخّر الوجود الشخصي لا لعينها فهي بالنظر إلى ذاتها كلّية معقولة لا تتَّصف بالوجود ولا بالعدم، وهي المادّة لجميع الموجودات فقد ظهرت بكمالها بظهور الموجودات، وما بقي شيء يوجد بعد ولهذا قال الإمام: وليس في الإمكان أبدع من هذا العالم؛ إذ لو كان وادخره لكان بخلاً يناقض الجود وعجزاً ينافي القدرة، ووصف الباري بهذا مُحال فالّذي يفضي إليه محال، فلو وُجد إلى هذا العالم عوالم إلى أبد لا يتناهى لكانت مُثلاً لهذا العالم وأمّا أن يزيد عليه بحقيقة ليست في هذا العالم فلا سبيل إلى ذلك، وإذا لم تصح زيادة حقيقة فما في الإمكان أبدع منه، وقد تقرّر هذا في أوّل الكتاب.

باب جدول الحضرة الإلهية من جهة الأسماء الحسنى، على ما ورد في الشرع المطهّر لا على ما يقتضيه الاستقصاء والحصر وهذه صورته:

| جدول اسماء الافعال   | ل اسماء الصفات                                           | جدوا       | جدول اسماء الذات           |
|----------------------|----------------------------------------------------------|------------|----------------------------|
| المبدئ الوكيل        | الحى                                                     | الحاة      | الله الربّ الملك           |
| الباعث المجيب        | الشكور                                                   | الكلام     | القدوس السلام              |
| الواسع الحسيب        | القهار القاهر                                            | An Ale     | المؤمن المهيمن المالم      |
|                      | المقتدر القوي                                            | التكر      | العزيز الجبار              |
| المقيت الحافظ        | القادر                                                   | 149        | المتكبر العلى              |
| اللمن عبر مرجزة في   | Rent State                                               |            | العظيم الظاهر              |
| الخالق البارى المصور | الرحمن الرحيم                                            | الإرادة    | الباطن الكبير              |
| THE BUY LINES        | الكريم الغفار                                            | Je a       | الجليل المجيد              |
| الرزاق الوهاب الفتاح | الغفور الودود                                            | e il       | الحق المتين المح           |
| مهلا موتوك على العلم | الرزف الحليم                                             | grby w     | الواحد الماجد              |
| القابض الباسط        | البر الصبور                                              |            | الصمد                      |
| الخافض الرافع        | العليم الخبير                                            | المل       | الأول الآخر                |
|                      | المحصى الحكيم                                            | TŁ.        | المتعالى الغنى             |
| المعز المذل          | الشهيد                                                   |            | النور الوارث               |
| no all that is to    | كان وادخره لكان                                          | 381        | ذو الجلال                  |
| الحكم العدل اللطيف   | السميع الله الما                                         | 2          | الرقيب إلى المراجع المراجع |
| المعيد المحيى المميت | ठ व्यर पूरा व्यक                                         | EN IO      | استرا تنهل طاه المرا       |
| الولى التواب المنتقم | الرزانا لم تعلى ز                                        | lei -eiji  | المواطي الإنكان/الذي ت     |
| المقسط الجامع المغنى | البصير                                                   | <u>J</u> . |                            |
| المانع الضار النافع  | الانتيار المراقبة الأنتيار<br>الانتيار المراقبة الأنتيار | 1          | 16 11 A 16                 |
| الهاذى البديع الرشيد | info clacel                                              | L. Si      |                            |
|                      |                                                          |            |                            |

اعلم وفقك الله أنّ العالمين بالله تعالى ما علموا منه إلا وجوده وكونه قادراً عالماً متكلماً مريداً حيًّا قيوماً سميعاً بصيراً، وما عرفوا سوى نفس الوجود وأنه سبحانه لا يجوز عليه، على المحدثات لصفة هو في نفسه عليها يُعقَل وجودها ولا تعرف العبارة عنها، ولهذا لا يجوز أن يقال فيه سبحانه ما هو؛ إذ لا ماهية له ولا كيف هو إذ لا كيفية له وعلى التحقيق ما تعلق علم العالمين به سبحانه إلا تلويحاً من حيث الوجود، إن حققت النظر حتى تقع الرؤية إن شاء الله تعالى حيث قدّرها تعالى بمزيد الكشف والوضوح فمن جهة أنه لا إله إلا الله قلنا: عرفنا الله، ومن جهة الحقيقة كعلمنا بأن الجوهر هو الذي لا ينقسم المتحيز القابل للأعراض قلنا: لم نعرف.

ولهذا لا يجوز الفكرة في الله تعالى؛ إذ لا يُعقل له حقيقة فنخاف على المفكّر في ذاته من التمثيل والتشبيه، فإنه لا ينضبط ولا ينحصر ولا يدخل تحت الحد والوصف، وإنّما الفكرة في أفعاله ومخلوقاته وهذه الأسماء الحسنى الّتي سمّى بها نفسه توصيلاً إليها في كتابه العزيز على لسان نبيّه الصادق، فمنها ما يدلّ على ذاته تعالى وقد يدلّ مع ذلك على صفاته أو أفعاله أو عليهما معاً، ولكنّ دلالتها على الذات أظهر فما كان من الأسماء على هذا النحو جعلناه من أسماء الذات، وإن كان كما ذكرناه يدلّ على بعض الصفات أو الأفعال أو عليهما معاً، وهكذا فعلنا في أسماء الصفات وفي أسماء الأفعال من جهة الأظهر، لا أنّه ليس لها مدخل في غير جدولها الذي جعلناه لها كالرب مثلاً، فإنّ معناه الثابت فهو للذات ومعناه المُصلح فهو من أسماء الأفعال، وهو بمعنى المالك فهو من أسماء الصفات.

واعلم أن هذه الأسماء التي جعلناها في هذا الجدول ما قصدنا بها حضر الأسماء ولا أنه ليس ثمّ غيرها وإنما سُقناها بهذا الترتيب تنبيها على ما سنذكره إن شاء الله تعالى، فمتى رأيتَ اسماً من أسمائه الحسنى فألحقه بالأظهر فيه واكتبه في جدوله، إذ الأسماء كثيرة جداً من طريق الاختلاف الذي حصل فيها، وإنما جعلنا هذا فتح باب لك إلى ما يصحّ عندك من الأسماء، وفائدة هذا الجدول الذي وضعناه لها أن يتخلق العبد بهذه الأسماء حتى يرجع منها حقائق يدَّعي بها ويُنسب إليها من أولها إلى آخرها قال الله تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴿ [القلم: ٤] ثمّ وصف لنا من خُلُقه ﷺ فقال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴿ [التوبة: ١٢٨] فإذا من أردناه بهذا الجدول ورتبناه علمت المتخلق به إذا رأيت عليه في وقت مًا اسماً من الأسماء نسبته إلى ذلك الاسم وإلى تلك الحضرة في ذلك الوقت فتقول

فلان الآن في حضرة الأفعال، إن كان من أسماء الأفعال أو في حضرة الصفة الفلانية أو في حضرة الذات كيف شئت على حسب حضرة ذلك الاسم، فإن كان الاسم فيه معاني الحضرات الثلاث فتنظر إلى ما غلب عليه من تلك المعاني، فتنسبه إليه وتلحقه بتلك الحضرة في الحال، وإن كان من جهة المقام فوقها ولكن تحكم عليه بما هو في الحال غير أنّ المكمَّل منّا لا يحجبه ذلك في حق هذا الشخص إذا كان أعلى من حاله، فإنه لا يخفى علينا مَنْ يَنزل ذلك الاسمَ على ما يعطيه الوقت ممَّن سلطانه ذلك الاسم وحاكم عليه، وبهذا يفرق بينهما الكامل منّا ومَنْ دون هذا إنّما يحكم عليه في الحال بذلك الاسم لا يعرف غير ذلك فهذا فائدة هذا الجدول.

وبدأنا به في الموجودات، إذ هو الأول الذي لا أوّلية له والأشياء كلها معدومة ولهذا جعلناه على أثر الشكل الهيولاني، ومعه لما كان مقارنًا لها في الأزل من غير أن يكون لها وجود في عينها، لكنها معلومة له سبحانه يعلمها بحقيقة من حقائقها فهو يعلمها بها ولا بغيرها، إذ هي الشاملة للكلّ وكان الحقّ أزلاً لها ظاهراً وهي له باطن إذ هي صفة العلم وليس العلم بشيء غيرها ولا هي العالم فإن العالم منها من باب العالميّة، وليست منه لكنها ظهرت فيه من باب الحقيقة، ولهذا جعلنا وجود الحقّ يقابل ما يأتي بعد هذا من أكثر عوالم وجداولها، وسقناه بالأسماء لأنّ مستند الأفعال إليها ولأنّ الذات لا سبيل إلى تصويرها في الذهن، ولا بدّ أن يحصل في النفس أمر يُستند إليه فليكن الأسماء فلم يكن بدّ من ذكرها، فهذا الجدول من باب الجوهر المذكور في الهيولي لا من غيره إذ الجوهر عبارة عن الأصل وأصل الأشياء كلها وجود الحق تعالى؛ إذ لو لم يكن هذا الأصل الإلهي موجوداً وهذه المادة الهيولانية معقولة لما صح هذا الفرع المحدث الكائن بعد أن لم يكن ولما تُصوّر، فتحقّق ترشُذ معقولة لما صح هذا الفرع المحدث الكائن بعد أن لم يكن ولما تُصوّر، فتحقّق ترشُذ

باب سبب بدء العالم ونشئه

اعلم وفقك الله وسددك أنه لمّا نظرنا العالم على ما هو عليه وعرفنا حقيقته ومورده ومصدره ونظرنا ما ظهر فيه من الحضرة الإلهية بعدما فصلناه تفصيلاً، فوجدنا الذات الإلهية منزَّهة عن أن يكون لها بعالم الكون والخلق والأمر مناسبة أو تعلق بنوع مَّا من الأنواع؛ لأنّ الحقيقة تأبى ذلك فنظرنا ما الحاكم المؤثر في هذا العالم فوجدنا الأسماء الحسنى ظهرت في العالم كله ظهوراً لا خفاء به كليًّا وحصلت فيه بآثارها وأحكامها لابذواتها، لكن بأمثالها لا بحقائقها لكن برقائقها فأبقينا الذات

المقدّسة على تقديسها وتنزيهها، ونظرنا إلى الأسماء فوجدناها كثيرة فقلنا: الكثرة جَمْعٌ ولا بدّ من أئمة متقدمة في هذه الكثرة فلتكن الأئمة هي المسلّطة على العالمين، وما بقي من عدد الأسماء إذ الأئمة الجامعون لحقائقها فالإمام المقدّم اللجامع اسمه الله فهو الجامع لمعاني الأسماء كلها، وهو دليل الذات فنزهناه كما نزهنا الذات، وأيضاً فإنه من حيث ما وضع جامعُ الأسماء، فإن أخذناه لكون ما من الأكوان ما نأخذه من حيث ما وضع وإنّما نأخذه من جهة حقيقة ما من حقائقه التي هو مهيمن عليها، ولتلك الحقيقة اسمٌ يدل عليها من غير اسم الله فلنأخذها من جهة ذلك الاسم الذي لا يحتمل غيرها ونبرز الكون منها ونترك اسمه الله على منزلته من التقديس، فإذا تقرر هذا وخرج الاسم الجامع عن التعلق بالكون وبقي على مرتبته حتى لا تبقى حقيقة إلا برزت فحينئذ يظهر سلطان ذاته كليًا.

فلنرجع إلى الأئمة الذين هم من جملة حقائقه ونقول: إن أئمة الأسماء كلها عقلاً وشرعاً سبعة، ليس غيرها وما بقي من الأسماء فتَبَعٌ لهؤلاء وهي الحي العليم المريد القائل القادر الجواد المقسط، فالحي إمام الأئمة ومقدَّمهم، والمقسط آخر الأئمة والقائل أدخله الشرع في الأئمة خاصة، وقَبِلَه المقام وسُرّ به، وما بقي فالروح العقليّ اقتضاه إماماً وانفرد الروح القدسي بالقائل خاصة، وله مدخل في المقسط من جهة مًّا وفي اسمه الجواد لا غير فاسمه الجواد يعمّ كلّ اسم، رحمانيّ يُعطي سرًّا ونعمة فهو المهيمن على هذا القبيل من الأسماء والمقسط يعم كالاسم غَضَبي يعطي ضرًا ونِقمةً، وهو المهيمن على هذا القبيل من الأسماء وليس في العالم إلا هؤلاء الأئمة وهذان القبيلان من الأسماء لا غير، ولولا ظهور الأحكام الشرعية ما احتجنا إلى الاسم المقسط، احتياجاً ضرورياً فالعقاب والوعيد اضطرنا إلى إمامة الاسم المقسط وليس إيلام البهائم وما في ضمن ذلك من حكم اسمه المقسط، ولكن من حكم اسمه المريد وهو من الأئمة المقدِّمين، فتحقَّق الشكل إذا رسمناه لك ليثبت في خيالك، فإني سأقيم لك دائرة العالم من غير نظر إلى شريعة وما يحكم فيه من هؤلاء الأئمة، وسأقيم لك دائرة السعادة من العالم ودائرة الشقاوة، وما يحكم فيه من هؤلاء الأئمة فانظر امتداد الرقائق من حضرات الأئمة إلى العالم ومراتب الأئمة الأول فالأول، الأعلى فالأعلى، وسأقيم لك القبيلين من الأسماء بين دوائر العالم وحضرات الأئمة، وأجعل لهم ثلاث دوائر دائرة تضم القبيلين في مقابلة دائرة العالم الكبرى المطلقة ودائرتان في مقابلة عالم السعادة وعالم الشقاوة وبتميُّز القبيلين

فانظرها وتحققها حتى تحصلها في خياللئنه وسأجعل الرقائق من الأئمة تمتذ إلى سُدنة من الأسماء ومن السدنة إلى العوالم، وقد تمتذ الرقيقة من بعض الأئمة إلى بعض وحينئذ، تنزل وتقصل بالعالم لوقوف بعض الأئمة على بعض، وأكتب على الرقائق إثرها حتى تعقل، فألق بالك واشخذ فؤادك واشكر الله الذي سخرني لك حتى علمت من الوجود ما غاب عنه أكثر الخلق بأقرب محاولة وأصح مثال، وذلك بفضل الله وحوله وقوته ومنه، هذه صورة الدائرة المتقدمة الذكر.

اعلم أنّ من الكشف ما هو عقلي وهو ما يدركه العقل بجوهره المطلق عن قيود الفكر والمزاج، ومنه ما هو نفساني وهو ما يرتسم في النفوس الخيالية المطلقة عن قيوده المزاجيّة بأزمان الرياضات والمجاهدات بعد كشف حُجب المباينات والممايزات، ومنه ما هو روحاني وذلك بعد كشف الحجب العقلية والنفسانية ومطالعة مَطالع الأنفاس الرحمانية، ومنه ما هو ربّاني وذلك بطريق التجلي إمّا بالتنزُّل أو بالعروج أو بمنازلات أسرارٍ، وهذا النوع يتعدُّد بتعدُّد الحضرات الأسمائيَّة، فإنّ للمحقّ تجليات من كلّ حضوة من الحضرات الأسمائية وأعلاها هو التجلي الإلهي الجمعي الأحدي يُعطى المكاشفات الكلّية وفوقها التجلّي الذاتي الّذي يعطي الكشف بحقيقة الحقائق وبمراتبها وبحقيقة النفس والعماء، وبالحقيقة الإلهية وبحقيقة الطبيعة الكلِّية، وقوله: وكانت الملائكة من بعض قوى تلك الصورة أي: الملائكة هي أرواح القوى القائمة بالصورة الحسية والقوى النفسانية والعقلية، وإنّما سُميت ملائكة لكونها روابط موصلات تربط الأحكام الربّانية والآثار الإلهية بالعوالم الجسمانيّات، فإنَّ الملك باللغة هو القوة والشدّة، فلمّا قويتُ هذه الأرواح بالأنوار الربانيّة وقويت الآثار الإلهيّة بها على إيقاع أحكامها وإيصال أنوارها سُميت ملائكة، وهم ينقسمون إلى عُلوى روحي، وسفلى طبيعي عنصري، ومثاليّ نورانيّ، فمنهم المهيّمون، ومنهم المسخرون ومنهم المولدة من الأعمال والأقوال والأنفاس، ظهور الحق في العالم الروحاني ليس كظهوره في العالم الطبيعي فإنه في الأوّل بسيط نوراني نزيه فِعلي وحداني وفي الثاني: مركب ظلماني انفعالي.

قيل: التقى آدم إبليسَ بعد الخطيئة فقال: يا شقيّ وَسُوَسْتَ إليّ وفعلت، فقال: يا آدم هَبْ أنّي كنتُ إبليسك فَمنْ كان إبليسي الشكل مقيَّد بشكله، والفرع منتشر عن أصله.

اعلم أنّ سبب نشء العالم على ما اقتضاه الكشف المثاليّ والحكم الإلهي ما

إنشاء الدوائر

ذكرناه في كتاب عَنْقاء مَغرِب في باب محاضرة أزليّة على نشأة أبديّة، وسأذكر منه في هذا الكتاب ما يُحتاج إليه في هذا الموضع وذلك أن السدنة من هذه الأسماء لمّا كانت بأيديهم مقاليد السموات والأرض، ولا سموات ولا أرض بقي كلّ سادن بمقْلاده لا يجد ما يفتح فقالوا: يا لَلْعَجَب خُزّان بمفاتيح مَخازن لا تعرف مخزناً موجوداً فما نصنع بهذه المقاليد، فأجمعوا أمرهم وقالوا: لا بدّ لنا من أئمتنا السبعة الَّذين أعطونا هذه المقاليد، ولم يُعَرِّفونا المخازن الَّتي نكون عليها فقاموا على أبواب الأئمة على باب الإمام المخصص والإمام المنعم والإمام المقسط فأخبروهم الأمر فقالوا: صدقتم الخبر عندنا وسنعينها لكم إن شاء الله تعالى، ولكن تعالَوا نصل إلى مَنْ بقي من الأئمة ونجتمع على باب حضرة الإمام الإلهي إمام الأئمة، فاجتمع الكل وهم بالإضافة إلى الإمام المعروف بالله سَدَنة، فوقف الجميع ببابه فبرز لهم وقال: ما الذي جاء بكم فذكروا له الأمر وأنهم طالبون وجود السموات والأرض؛ حتى يضعوا كلُّ مقلاد على بابه فقال: أين الإمام المخصّص فبادر إليه المريد فقال له: أليس الخبر عندك وعند العليم فقال له نَعم قال: فإن كان فأرخ هؤلاء ممّا هم فيه من تعلَّق الخاطر وشُغْل البال، فقال العليم والمريد: أيُّها الإمام الأكمل قل للإمام القادر يساعدنا والقائم فإنّه لا نقوم به بأنفسنا إلاّ أربعتنا، فنادى الله تعالى القادر والقائل وقال لهما أعينا أُخُوريكما فيما هما بسبيله، فقالا: نعم فدخلا حضرة الجواد، فقالا للجواد: عزمنا على إيجاد الأكوان وعالم الحدثان، وإخراجهم من العدم إلى الوجود وهذا من حضرتك حضرة الجود، فادفع لنا من الجود ما نُبرزهم به فدفع لهم الجودَ المطلق فخرجوا به من عنده وتعلّقوا بالعالم فأبرزوه على غاية الإحكام والإتقان، فلم يبق في الإمكان أبدع منه فإنّه صدر عن الجود المطلق، ولو بقي أبدع منه لكان الجواد قد بخل بما لم يُعْط وأبقاه عنده من الكمال ولم يصحّ عليه إطلاقُ اسم الجواد وفيه شيء من البخل، فليس اسم الجواد عليه فيما أعطى بأولى من اسم البخيل عليه فيما أمسك، وبطلت الحقائق وقد ثبت أنّ اسم البخيل عليه مُحال، فكونه إن أبقى عنده ما هو أكمل مُحال وهذا أصل نشء العالم وسببه، وما ظهر الإمام المقسط إلاّ بعد نزول الشرائع فتأهبت الأسماء بمقاليدها وعلمت حقيقة ما كان عندنا وما هي عليه بوجود الأكوان، فتحقق هذا الفصل المختصر العجيب.

فإنّه نافع في هذا الباب الله

المرشد للصواب

تم الكتاب



تأليث إثيخ لأكبرَ والكبَرينَ لأُحرَمِحْ يَحِلِدَّنِ مَحَدَّرَبِ عَلَيَ ابنُ عَرَفِيتِ لِحاتِمِي المتَوَفِي ٣٨٤ هِ نِهْ

اعتنی به ایستی به ای

## عديد الله المراكب الله التحميل الرحيد في الله التحميل الرحيد في الله التحميل التحميل التحميل المراكبة التحميل التحميل

الحمد لله الذي حجبنا به عنه، غيرة أن يُعرف له كنه. بدا نوراً فاستتر عن الأبصار بنوره، وظهر فاحتجب عن البصائر بظهوره. فاندرج النور في النور وبطن الظهور في الظهور. فلا يقع بصر إلا عليه، ولا يخرج خارج إلا منه، ولا ينتهي قاصد إلا إليه. فيا أولى الألباب أين الغيبة والحجاب؟

ومن عجب أنى أحن إليهم وأسأل شوقًا عنهم وهم معي فتبكيهم عيني وهم في سوادها وتشتاقهم نفسي وهم بين أضلعي (١)

من كانت غيبته حجاباً عليه فلا حجاب ولا محجوب، ومن كانت هباته لا تتعدى يده فلا واهب ولا موهوب، ينقل العالم من يد إلى يد، وما للواحد من الواحد بد.

أما بعد:

فإن من استوهب الواهب وهب على كل حال، ومن استوهب غيره فهو مستوهب محال. فإياه أسأل، وإليه أتضرع وأرغب، في الإمداد والإرفاد فإني المحتاج وهو الجواد ﴿لاّ إِلَهُ إِلّا هُوَ ﴾ رب الأسافل والأعالي، ومشهود الأباعد والأداني، الوهاب. سر الوجود المطلق محمد والله فكان له به الخُلُق المحقق فله الخُلق ولنا التخلق، ولنا العلم والعين، وله معهما مقام التحقق داعية.

إعلم أنه لولا المحبة ما صح طلب شيء أبداً، ولا وجود شيء، وهذا سر: (فأحببت أن أعرف) ولما كانت الحركة من شيء إلى شيء. فالمحبة أصل في باب وجود الأعيان، وفي باب مراتبها ومقاماتها. وقد يتخيل أيضاً أن الخوف يوجب بعض ما ذكرناه فيجعله أصلاً ثانياً لما يوجب من الأفعال، وليس كذلك وإنما اندرج

<sup>(</sup>١) هذان البيتان هما لأبي مدين شعيب بن الحسن الأندلس التلمساني وهو من مشاهير الصوفية، أصله من الأندلس أقام بفاس وتوفي بتلمسان سنة ٥٩٤ هـ.

في الخوف حب النجاة. فلولا الحب في النجاة ما صحت الحركة من الخائف، إذ لا غير الخوف، فيتخيل أن الحركة خوفية وهي حبية. ألا ترى إلى من طلب ما جرت به العادة أن يُنفر منه، وهو العذاب فقال:

أريدك لا أريدك للشواب ولكني أريدك للعقاب وكل مآربي قد نلت منها سوى ملذوذ وجدي بالعذاب

واللذة محبوبة لذاتها، وهذا الطالب ما طلب العذاب الذي هو الألم فإن اللذة تضاده، وإنما طلب سبب الألم ليكون عنه اللذة، وهي خرق العادة، وهو الذي أشير إليه إذا قيل: ليس العجب من ورد في بستان وإنما العجب من ورد في قعر النيران. يشير إلى من تقوى وجده بمحبوبه ودام نظره إليه، والقرب منه. فما زال قلبه محترقاً باستيلاء نار الوجد عليه منعماً بنظر المحبوب إليه. وإلى هذا المقام أشار القائل بقوله:

منتخم بعداب معذب بنعيم

وليس هذا من باب الحقائق، وإنما هذا من باب سكر الأحوال، فلا يفرق بين أسباب النعيم والعذاب. وقد كان الحلاج على جلالة قدره ودعواه العريضة في استيلاء الحق عليه وفنائه فيه وما كان يشير إليه من الاتحاد في مثل قوله يقول:

مازجت روحك روحي في دنوي وبعادي فأنا أنت كما إنك إنك إنك ومرادي

وشبه هذا ما اشتهر به واشتهر عنه أحس بالألم عند وقوع البلاء وعندما أحس بتغير بشريته لطخ وجهه بدمه غيرة منه على المقام من وقوع العامة فيه، فإن حاله في ذلك الوقت يعطي ذلك، وهو القائل أي الحلاج:

ما قدَّ لي عضو ولا مفصل إلا وفيه ليكه لكرو وحرمة الود الذي لم يزل يطمع في إفساده الدهر ما حل بي عند نزول البلا بأس ولا مسني الضرو وقال (فيه) أيضاً وهو مما يدلك على إحساسه بذلك:

فلما دارت الكاسات دعا بالنطع والسيف كلذا من يشرب الراح مع التنين في الصيف فجعله تنيناً. وحسبُ العارف بالمقامات من هذا الرجل ما قال.

والحاصل من أمره أنه كان صاحب إدلاله لا صاحب سكر، وإذا كان الحب هو أعلى المقامات والأحوال، وأصلها والساري فيها، وكل ما سواه فرع منه فالأولى أن ترد إليه جميع المقامات والأحوال. ومما يفيدك أن الأمر الجامع والأصل الكلي كونه مقام أصل الوجود وسببه ومبدأ العالم وممده، وهو محمد في فاتخذه الله حبيباً، حين اتخذ غيره خليلاً، ونجياً، وصفياً.

وقد قال عليه الصلاة والسلام: «أوتيت جوامع الكلم»(١) فمن حقيقة هذا السيد صلوات الله وسلامه عليه تفرعت الحقائق علواً وسفلاً.

وما على الله بمستنكر أن يجمع العالم في واحد (٢)

فأعطى الله عز وجل أصل المقامات وهو المحبة أصل الموجودات وهو سيدنا محمد على الله عن وجل أصل الوجود المحدث. وقد ورد في الكتب المنزلة قال الله تعالى: «كنت كنزًا لا أعرف فأحببت أن أعرف فخلقت خلقًا وتحببت إليهم بالنعم حتى عرفوني» (٣). فقد جاء بأحببت وتحببت.

فإذا تحققت أن المحبة هي الأصل، وأنها أعلى ما يوهب من العُلا. فلا يؤيسنك علوها عن طلبها وقد قيل:

لا يؤيسنك من مجد تباعده فإن المجد تدريجاً وترتيبا إن القناة التي شاهدت رفعتها تنمو وتنبت أنبوبا فأنبوبا

هذا وإن اختص بها سيدنا محمد على في فما اختص إلا بالكمال فيها ولكل موجود منها شرب، لكن تتفاضل المشارب، ومع أنها أعلى المقامات والوقوف معها حجاب عن المحبوب، فما ظنك بما يتفرع منها. ولما كان الأمر على الترقي والتداني إلى مقام التدلي والتلقي، لا بد أن يكون الأعلى حجاب على الأنزل، إذا

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في المسند عن أبي هريرة، حديث رقم (٧٣٩٧) [ج ٢ ص ٢٥٠] وابن أبي شيبة في مصنفه، باب ما أعطى الله تعالى محمداً ﷺ . . . ، حديث رقم (٣١٧٣٥) [ج ٦ ص ٣١٨] ورواه غيرهما.

<sup>(</sup>٢) هذا البيت هو للشاعر العباسي أبي نؤاس الحسن بن هانيء (١٤٦-١٩٨ه).

<sup>(</sup>٣) أورده العجلوني في كشف الخفاء برقم (٢٠١٦) [ج ٢ ص ١٧٣] والهروي في المصنوع [١/ ٢٣١].

كنت متدلياً. ولا بد أن يكون الأنزل حجاباً عن الأعلى إذا كنت متدانياً، لكن الصاعد محكوم عليه، والمتدلي حاكم. والكل في الحجاب، ومقام لا حجاب حجاب.

### فصل متملم الو لمجد ومور وملمد و والعاا والنبية مسود و و و وال المرا ولندي و

إعلم أيها المحب كائناً من كان أن الحجب التي بينك وبين محبوبك كائناً من كان ليست شيئاً سوى وقوفك مع الأشياء لا للأشياء، كما يقول من لم يذق طعم الحقائق، وإنما وقف مع الأشياء لضعف الإدراك، وهو عدم النفوذ، وهو المعبر عنه بالحجاب، وهو عدم. والعدم لا شيء ولا حجاب، ولو كانت الحجب صحيحة لكان من احتجب عنك احتجبت عنه. والعرف ما نذكره إلا من كان الحق سمعه وبصره، وهو الذي يعرف ما يعبر عنه بالحجاب.

واعلم أنك إذا تفرغت لأمر ما بالكلية فبالضرورة تقف معه، وذلك الوقوف هو حجابك فتتخيل أن الوقوف معه حجبك، وليس كذلك والوقوف مع الخلق حجابك عن الحق، والوقوف مع الحق حجابك مع الخلق. وهذا من باب التوسع والإيناس، كما ورد في الكتاب والسنة من ذكر الحجب النورانية والظلمانية وعلى هذا التوسع ثبتت الحجب.

## حجاب العلم

وهو أول الحجب الشريفة، وهو حجاب عن العين، والعين حجاب عن العلم الثاني، وهو الحق، وهو ما وجد له المعلوم. وقد يعلم ذلك قبل العين فيصير أيضاً هذا العلم الثاني حجاب عن العين. وهذه الثلاث مراتب لا تكون إلا إذا كان المعلوم كوناً من الأكوان.

وأما الذات المقصودة فليس إلا العلم الأول والعين لأنه يستحيل أن يقال لم لأنه من صفة الحدوث، لكن يقتضي أن يكون عليها العالم قسمين مثلاً وأن يكون التردد مَنًا منه إليه بآثار مختلفة فيها كما قيل:

يكون معي ويدعوني إليه فاتركه وآتيه مجيبا وأنظر حين يدعوني إليه فنشهد فيه ترتيباً عجيباً فده فتنا دد حدد الكعة مثلاً على مدثلاتا عند مدة على مدثلاً

فمعرفتنا بوجود الكعبة مثلاً علم، ومشاهدتها عين، ومعرفة ما وضعت له حق وهو العلم الثاني. فهذا المتداول في ألسنة القوم من علم اليقين وعينه، وحقه.

#### المنظمة المنظمة

إعلم أن الحب حجاب عن نفسه، فإنه يطلبك بالفناء والبقاء، وهما ضدان، وهما من أحكام الحب؛ لأنه يطالبك بطلب المشاهدة.

وهي البهت فيفنيك عنك، ويطالبك بامتثال الأمر فيبقيك معك، وإن آثرت امتثال الأمر آثرت المحبوب على نفسك مالم تتوهم وقوع الهجران بالمخالفة، فإن توهمت ذلك فإنما آثرت نفسك، وإن آثرت المشاهدة فأنت في حظ نفسك مؤثر لها على حظ المحبوب. فالحب يطالبك بحب الوصل كما يطالبك بحب الفراق إذا كان الفراق محبوباً لمحبوبك.

وقد قيل: «وكل ما يفعل المحبوب محبوب»

وقال آخر:

تعشقت فيه كل شيء يوده من الهجر حتى صرت أعشق صدّه

وإن كنا نعقل أن حب الوصلة في الحب ذاتي، وحب الفرقة في الحب عرضي غير ذاتي. ولكن لا بد من حبه فإذا أحب المحب الفرقة فقد فعل ما لا تقتضيه حقيقة المحبة، وإن لم يحب الفرقة التي هي محبوب محبوبه فقد فعل مالا تقتضيه المحبة!

فالحاصل من هذا أن المحب هالك محجوج لا حجة له، فإنه حصل في مقام متناقض الأحكام. وأما قول من قال:

أريد وصاله ويريد هجري فأترك ما أريد لما يريد في المحبة فإنه قال بالترك لا بالمحبة بخلاف قول الآخر:

أهوى هواه وأخشى من تعتبه وكل ما يفعل المحبوب محبوب

فالواحد تارك، وهل أحب أم لا فهو في موقف الاحتمال. والآخر أتم في المشي في هوى المحبوب لا أنه أتم في المحبة. وصاحب الترك والإرادة أتم في المحبة لأنه أتم في المحبوب وتخليص الأمر عندي أن يحب حب

الحبيب الذي هو الفرقة لا الفراق. مثل الراضي بقضاء الله تعالى وقدره، فإذا قضى بالكفر فهو يرضى بالقضاء لا بالمقضي به فإن المقضي هو الكفر وكذلك قضاء المحبوب بالفراق، ما هو عين الفراق؛ فحب المحب إنما يتعلق بإرادة المحبوب، الفرقة لا بالفرقة. فإنما يتعلق بهذا الباب قول مجنون بني عامر حين ضمته ليلى إلى صدرها فنظر إليها.

وقال: إليك عني فإن حبك شغلني عنك، فهذا فناء في الحب. ويسمى شهوة الحب وصاحبها ملتذ في اتصال دائم وقد قيل في المعنى:

ولما رأيت الحب يعظم قدره وما لي بها حتى الممات تداني تعشقت حب الحب عمري ولم أقل كفاني الذي قد نلت منه كفاني

ولا يتصور في هذا المقام هجر لأن الصورة الروحانية المعنوية التي مسكنها المحب في نفسه من مشاهدة محبوبه ثابتة عنده، وليس لها وجد إلا فيه. ولهذا قيل: ما لمجنون بني عامر من هواء غير شكوى البعاد والاغتراب وأنا ضده وإن حبيب في فؤادي لم يرل في اقتراب فحبيبي معي وفي وعندي فلماذا أقول ما بي ما بي

والحس لا يقيده عن مشاهدة هذا المثال الحاصل عنده؛ لقوة سلطانه عليه وتحققه به. فإذا قبل المحب من خارج عن المحبوب طلب المحب البعد عنه لا العطف منه في عينه للمناسبة فإن الحب روحاني معنوي، والمثال كذلك فكانت المناسبة أتم، ووصلة الذات المفارقة تقع بعدها الفرقة والألم لأنه ليس بدائم الاتصال لما يعطيه المقام من تغير الأحوال فيتوهم مثل «قيس». هذا الفراق فخاف من الألم بعد النعيم، فوقع النفور منه للصورة الخارجة لأن الأجنبية مصاحبة لها، وعاشق الصورة الغريبة اكتفى والجار ذي القربى مقدم على الجار الجنب، وهذا ذوق يعز واجده ولا سيما في طريق الله تعالى ولو وجد القائلون بالمشاهدة والسماع الذين هم ضالة الصوفية هذا الأمر ما طلبوا شاهداً ولا سماعاً أبداً، لأنه مقام فرقة، ولهذا لم يجيء بالشاهد ولا بالسماع كتاب ولا سنة ولا جعلوه طريقاً ولا قربة، وكان من المباحات إلا الشاهد فإنه إلى المحظور أقرب منه إلى المباح.

الحبيب الذي هو الفرقة لا الفراق. مثل الراضي بقضاء الله تعالى وقدره، فإذا قضى بالكفر فهو يرضى بالقضاء لا بالمقضي به فإن المقضي هو الكفر وكذلك قضاء المحبوب بالفراق، ما هو عين الفراق؛ فحب المحب إنما يتعلق بإرادة المحبوب، الفرقة لا بالفرقة. فإنما يتعلق بهذا الباب قول مجنون بني عامر حين ضمته ليلى إلى صدرها فنظر إليها.

وقال: إليك عني فإن حبك شغلني عنك، فهذا فناء في الحب. ويسمى شهوة الحب وصاحبها ملتذ في اتصال دائم وقد قيل في المعنى:

ولما رأيت الحب يعظم قدره ومالي بها حتى الممات تداني تعشقت حب الحب عمري ولم أقل كفاني الذي قد نلت منه كفاني

ولا يتصور في هذا المقام هجر لأن الصورة الروحانية المعنوية التي مسكنها المحب في نفسه من مشاهدة محبوبه ثابتة عنده، وليس لها وجد إلا فيه. ولهذا قيل: ما لمجنون بني عامر من هواء غير شكوى البعاد والاغتراب وأنا ضده وإن حبيب في فؤادي لم يزل في اقتراب فحبيبي معي وفي وعندي فلماذا أقول ما بي ما بي

والحس لا يقيده عن مشاهدة هذا المثال الحاصل عنده؛ لقوة سلطانه عليه وتحققه به. فإذا قبل المحب من خارج عن المحبوب طلب المحب البعد عنه لا العطف منه في عينه للمناسبة فإن الحب روحاني معنوي، والمثال كذلك فكانت المناسبة أتم، ووصلة الذات المفارقة تقع بعدها الفرقة والألم لأنه ليس بدائم الاتصال لما يعطيه المقام من تغير الأحوال فيتوهم مثل «قيس». هذا الفراق فخاف من الألم بعد النعيم، فوقع النفور منه للصورة الخارجة لأن الأجنبية مصاحبة لها، وعاشق الصورة الغريبة اكتفى والجار ذي القربى مقدم على الجار الجنب، وهذا ذوق يعز واجده ولا سيما في طريق الله تعالى ولو وجد القائلون بالمشاهدة والسماع الذين هم ضالة الصوفية هذا الأمر ما طلبوا شاهداً ولا سماعاً أبداً، لأنه مقام فرقة، ولهذا لم يجيء بالشاهد ولا بالسماع كتاب ولا سنة ولا جعلوه طريقاً ولا قربة، وكان من المباحات إلا الشاهد فإنه إلى المحظور أقرب منه إلى المباح.

ومما يؤيد ما أومأنا إليه كون رسول الله على ما أحب السماع قط ولا استدعاه ولا تعلق له به خاطر أصلاً وهو على الجامع للمقامات كلها حتى قال للمرأة التي نذرت أن تضرب بين يديه بالدف: إن كنت نذرت وإلا فلا(١).

وكل حديث روي عنه و السياح الله السياع وأمثاله مستفعل استفعله من لا خلاق له ليتمكن بذلك من شهوته. وأكثر شيوخ هذه الطريقة في محل الضعف عن هذا الإدراك، بل هو من قوة النبوة والإرث الإلهي الصحيح وكذلك حب العبد ربه بهذه المنزلة، التي تقدمت فإن الفرقة لا تتصور فيه لأنه به، وفيه، ومنه، وإليه، وهو، فلا فراق. لكن ينبغي أن يعرف أي ذات شاهد حتى يفرق بين الذات الحقيقية التي هي «الهو» وبين الذات المجازية التي هي عبارة عن الصورة وفيها يقع التحول والتبدل فمتى ما طالع المحب ما عنده فيه فتلك المشاهدة.

ومتى ما طالع ما لم يكن عنده فتلك الرؤية والنعيم بها أتم فاحذر أن تطلبه بما يشهد له به، واطلبه من غير ما تشهد له به، لكن بمن يعرف هو نفسه به.

والله الموفق وهو حسبنا.

#### حجاب الخلوة

الخلوة: حجاب عن التجلي القريب الأعم.

والجلوة: حجاب عن التجلي القريب الأخص.

والواقف: مع كل واحد منهما محجوب.

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه البيهقي في السنن الكبرى، باب ما يوفى به من نذر ما يكون مباحاً..، حديث رقم (١٩٨٨٨) [ج ١٠ ص ٧٧] ورواه الترمذي في سننه، باب في مناقب عمر..، حديث رقم (٣٦٨٩) [ج ٥ ص ٢٦٠] ورواه غيرهما ونص رواية البيهقي هي: عن عبدالله بن بريدة قال سمعت بريدة يقول خرج رسول الله على في بعض مغازيه فلما انصرف جاءت جارية سوداء فقالت يا رسول الله إني كنت نذرت إن ردك الله صالحاً أن أضرب بين يديك بالدف وأتغنى فقال لها رسول الله على إن كنت نذرت فاضربي وإلا فلا فجعلت تضرب فدخل أبو بكر وهي تضرب ثم دخل علي وهي تضرب ثم دخل عثمان وهي تضرب ثم دخل عمر فألقت الدف تحت أستها ثم قعدت عليه فقال رسول الله على إن الشيطان ليخاف منك يا عمر إني كنت جالساً وهي تضرب فدخل أبو بكر وهي تضرب ثم دخل علي وهي تضرب ثم دخل عثمان وهي تضرب فلما دخلت أنت يا عمر ألقت الدف».

وقد ضمنهما قائل فقال، وإن كان لا يدري ما قال: الله المسهما له

إلى الخلوات تأنس فيك نفسي كما أنس الوحيد إلى الجميع فالواحد يطلبه في الخلوة حين يفقده في الملأ.

والآخر يطلبه في الملأحين يفقده في الخلوة.

وهو لا يتقيد بهما فقد شهدا على أنفسهما بعدم المعرفة به. وقد قالت الطائفة رضي الله عنهم: من وجد الأنس به في الخلوة، وفقد ذلك الأنس في الملأ، فإنه إنما كان بالخلوة لا به. وكذلك بالعكس. ولكن الأنس بالخلوة أعلى، لأنها الحجاب الأقرب، والمقام الأسلم، والحال الأرضى.

ومتى ما طاله ما ليريكن علاه فتلك الرابة والنهي بها أن ناحله أن تهلك به عليه لا تعلق الما أن تعلق به الما تعلق ا عبد له من واطله من عبر ما شهد له به لكن معر لعرف هو تقسم شهد أن الما أن الما أن الما أن الما أن الما أن الما الما أن الما أن الما تعلق من الما أن ال

الخارة: حجاب من التحلي القريب الأعين وهي وحد وسيد الأعين والمسترين والمستري

اللحديث رواه البيني في السن الكرى بالسما يوم به يند ما يكون مأحل ، حديث وقع المحابث رواه البيني في السن الكرى بالسما يوم به يند ما يكون مأحل ، حديث وقع المحابث والمحابث والم

## حجاب الستر

طلب الاتصاف بأوصاف الملامية حجاب عن التحقق بها في الجبلة كما كان محمد ﷺ الذي كان من ربه من القرب بأدنى من قاب قوسين، فأصبح وليس عليه أثر من ذلك لأنه ما ورد عليه أمر لم يكن في فطرته، ولهذا كذبه قومه في هذا القرب، وفي هذا المعنى قال القائل: من لا بالبرام العالم (١١٥ المولاء في موا

فطرت على هواك فصنت وجدي كأني قد فطرت على جفاكا

فإن غيره ﷺ لما ورد على الأمر الغريب ورد وعليه أثر فيه، فكان يتبرقع فيما حكي عنه من النور الذي على وجهه فكان يأخذ بأبصار الناظرين.

#### حجاب الصحو

الصحو حجاب عن الفناء. فإنه يعطي المعرفة، والمعرفة تقتضي الأدب، والأدب يقتضي الحكمة، والحكمة لا تتقدم بصاحبها على شيء لم يبلغ وقته، كما

كانت باهية الشبيبة سكرة فصحوت فاستأنفت سيرة محمل فقعدت أرقب بالفناء كراكب عرف المحل فبات خلف المنزل ﴿ وَلَا تَعْجُلُ بِٱلْقُرْءَانِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَىٰ إِلَيْكَ وَحْيُثُم ﴾ [طه: ١١٤].

وجه صاحب هذا المقام لا يجيب نداء ما لا تقتضيه معرفته، لأنه صاح فيفوته نداء كثير. م عند بنا الله و در الديا الآل بنوم لا كا خل بأ كا يست فأجأب بالمناوية وهو الاتحاد عند أهله و وليس بحقيقة في

#### حجاب الوحدانية

الواحد حجاب عن نفسه في الأسماء التي له في المراتب كالإثنين والثلاثة في أسماء الواحد لأن المصدر واحد والصادر واحد والمضروب في نفسه لا يصدر منه سوى نفسه، وإن كان كثيرًا فهو يظهر في آحاد نفسه، والعاد ناظر إلى الآحاد. فالواحد كله مبنى على الوحدانية. وقد قيل: ﴿ وَعَلَّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا محلب الصح

وفي كل شيء له آية تدل على أنه الواحد(١)

ولا يقر بالوحدانية إلا الواحد فلولا ما هو كل شيء واحد ما صح أن يدل على الواحد، ولا أن يعرف هو الواحد، ولا أن يقر بالوحدانية لأن كل شيء إنما يعرف غيره من نفسه لا من غيره. ولهذا معنى الفتح عندنا أن يكشف لك عنك فتعاين كل شيء فيك فلولا ما هو عندك ما عاينته إذا كشف لك عنك ﴿حَتَى إِذَا فُرِعَ عَن قُلُوبِهِمْ ﴾. [سبأ: ٢٣]

وتأمل في قولنا إنما تعرف كل شيء من نفسك ففيه سر إلهي.

إبحث عنه في العلم بالعالم.

حجاب الاتحاد

الإتحاد: غلو في التوحيد. والتوحيد معرفة الواحد والأحد.

فالإتحاد: حجاب عن الحقيقة والصواب، فإنه يدعى فناء ما ليس بفاني، وعدم ما هو موجود لأن تصير ذاتين ذاتاً واحدة. هذا جهل إنما هو استهلاك في عين الحقيقة فيفنى من لم يكن كما قال العارف: فإذا شهدوا عين الحقيقة اضمحلت فيها أحوال السائرين حتى يفنى من لم يكن، ويبقى من لم يزل، فلحقت به ولم تكن أنت هناك. كما قيل:

ظهرت لمن أبقيت بعد فنائه فكان بلا كون لأنك كنته وسُئل الجنيد رحمه الله عن التوحيد فقال: سمعت قائلاً يقول:

وغنى لي قلبي فغنيت كما غنى وكنا حيثما كانوا وكانوا حيثما كنا

فأجابه بالمناوبة وهو الاتحاد عند أهله، وليس بحقيقة في الحقيقة. والتوحيد انتشاء العدد من الواحد؛ كالواحد إذا ضممته إلى الواحد في ظهور الاثنين، وزاد واحداً تكن الثلاثة، وأزله تفنى الثلاثة. وكذلك ما بقي من أسماء الأعداد. فبالواحد تظهر أعيان الأشياء، وبزواله تزول والاتحاد غيبوبة العدد بالواحد الذي به ظهر،

<sup>(</sup>۱) هذا البيت هو للشاعر العباسي أبو العتاهية، إسماعيل بن القاسم بن سويد العنزي. ولد سنة ١٣٠ هـ وتوفي سنة ٢١١ هـ.

وفناؤه فيه من حيث الواحد فليس العدد غير الواحد، ولا هو نفس الواحد وللإضافات أحكام وهي المعلومات المطلوبة بالبرهان، وهو إثبات إضافة أو نفيها كإثبات القدم للباري تعالى، ونفيه عن العالم، ونفي الحدوث عن الباري تعالى وإثباته للعالم، وهكذا كل محمول على موضوع.

وأمّا المفردات فمعلومة بالفطرة فإذا وقع السؤال فيها، فإنما يقع من أجل الاصطلاح خاصة، ولهذا يقتنص بالحدود لا بالبراهين. فاعلم. والله المرشد.

#### حجاب توحيد الأفعال

توحيده في الأفعال هو رد الأفعال إليه خيرها وشرها، قبيحها وحسنها، طاعتها ومعصيتها، إيمانها وكفرها، وعليها يتعلق الحمد والذم كما قيل:

أودع في أضلعي وارم سهام اللحظ أو كفها أنت بما ترمي مصاب معي موقعها أنت بما ترمي مصاب معي موقعها قلبي وأنت الذي مسكنه في ذلك الموضع قال الله تعالى: ﴿وَمَا رُمَيْتُ إِذْ رُمَيْتُ وَلَاكِرَ اللَّهُ رَمَيْ [الأنفال: ١٧].

وقال تعالى: ﴿وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴿ إِلَى الصَافَاتِ: ٩٦]. وقال تعالى: ﴿ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِ شَيْءً ﴾ [الزمر: ٦٢].

وقال تعالى: ﴿ لَّقَدَّ كَفَرُ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ ٱللَّهَ ثَالِثُ ثَلَاثَةً ﴾ [المائدة: ٧٣].

وقال تعالى: ﴿ لَقَدَ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ ٱللَّهَ فَقِيرٌ وَنَحَنُ أَغْنِيَآهُ ﴾ [آل عمران: ١٨١] والكسب لا أثر له إذ لا مؤثر إلاّ الله تعالى، وهذا التوحيد حجاب عن الأدب الإلهي.

#### حجاب الحضور مع توحيد الأفعال معلم المسالم المس

حضورك مع توحيد الأفعال حضورك مع المعاني التي لها الأثر. لكن أنت في الواحد، مع علم اليقين، وأنت مع الآخر مع عين اليقين. فشغلك بالعلم في وقت العين أذهلك عنها قيل:

ومن عجب أني أحن إليهم وأسأل شوقًا عنهم وهم معي وتبكيهم عيني وهم في سوادها وتشتاقهم نفسي وهم بين أضلعي<sup>(۱)</sup> وكثير في الخلق من ينظر إليك وهو لا يراك، وليس بينك وبينه حجاب سوى ما قام بنفسه من الفكر. فالبصر في قبضة البصيرة مصروف إلى عالم الخيال، والجارحة شاخصة فيك وأنت لها كالمرآة ولكن صاحب هذا الحال في نظره إليك جمود.

م العالم بدلعال بن شعب المعالم المعالم المعالم بالعالم بدلعال با منه شعبا المعالم بدلعات المعالم بالعدم المعالم المعا

اردع في المرادي من كل في المرادي المرا

من المالي على المالي المالي على المالي المالي على المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالي الما من المالي على المالي على المالي ا

white the file of the place > [14-172] - 11 - 11 - 12

ماله في المنظل المنظلة المنظل

المدا تكن التلاثة ، وأزله تفتى الثلاثة ، و تذلك فالطيادية و المنافية والمعالم المنافية المنا

(١) سبقت الإشارة إلى هذين البيتين.

## حجاب الشوق والاشتياق

أما الشوق: فهو من أحكام المحبة، والشوق هبوب القلب إلى غائب، وهو حجاب في الحال عن موافقة المحبوب فإن مراد المحبوب في ذلك الوقت الفراق فالشائق غائب مفارق. فإن قيل:

فلا معنى لشكوى الشوق يومًا إلى من لا يزول عن العيان

وقال الشائق: ﴿رَبِّ أَرِنِ أَنظُرْ إِلَيْكَ ﴾ [الأعراف: ١٤٣] فشهد على نفسه بالحجاب في الوقت.

وأما الاشتياق: فهو حجاب أيضاً فإنه للموصول ويعطي الوقوف مع ديمومية الاتصال فوقوفه مع معدوم في الوقت وهي الديمومية فيحرم لذة الوقت كما قيل في تناسب لذة الوقت:

الليل إن وصلت لليل إن هجرت أشكو من الطول ما أشكو من القصر وقال آخر في معنى ذلك:

فأشكو إن نأوا شوقاً إليهم وأبكي إن دنوا خوف الفراق فهذا قد جمع حقيقة الشوق والاشتياق.

فالشوق يسكن باللقاء، والاشتياق يهيج عند اللقاء.

فالشوق حال، والاشتياق ثبوت. المحمد المستحد الم

#### حجاب المشاهدة

إذا ارتحل الشاهد من القلب مع وارداته وأيقن القلب بالمفارقة وسببه سوء أدب ظهر منك بضرب من الالتفات إلى غيره، للمؤانسة والمجالسة فلم يقدر القلب قدره فلما نودي بالرحيل هاج الشوق، وقامت به نيران الوجد وظهر منه الكمد، وهو بقاء القلب ودمعة العين في المشاهدة، كما قيل في المعنى:

تنفست الغداة وقد تولوا وعيسهم معارضة الطريق

فنادوا بالحريق فغاض دمعي فنادوا بالحريق وبالغريق(١)

والحسرة على مفارقة الشاهد دليل على الالتذاذ به في زمان كونه في القلب والشاهد حجاب عن المشهود، فإن الشاهد إنما يظهر بعد ردهم لمقصودهم وبه تقع اللذة بخلاف المشهود، فإنه لا حسرة في فراقه.

#### حجاب حفظ الأدب

حفظ الأدب في الانبساط حجاب عن الشهود فإن القلب مصروف لحفظ الأدب، وهو واجب ولهذا قيل: اقعد على البساط وإياك والانبساط.

وقال العارف: دخلت البساط فزللت فطردت، فإذا رد صاحب الزلة بعد التوبة إلى البساط فإنه لا يجد تلك اللحظة التي كان يعرفها، لأن الكتابة عن المحو ليست كالكتابة على غير المحو، فإنها أصفى وأخلص وقال تعالى: ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اَجْتَرَحُوا السَّيِّعَاتِ أَن بَعْعَلَهُمْ كَالَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصّلِحَتِ سَوَآء مِّعَيّهُمْ وَمَمَاتُهُمْ ﴾[الجاثية: ٢١] إشارة إلى بقائهم معه في بساط مشاهدته، ساء ما يحكمون في التساوي بين شخصين كما قيل في المعنى:

وكنت إذا ما جئت أدنيت مجلسي ووجهك من ماء البشاشة يقطر فمن لي بالعين التي كنت مرة إليّ يها في سالف الدهر تنظر حجاب الهيبة

<sup>(</sup>١)هذان البيتان هما للشاعر العباسي الوأواء الدمشقي محمد بن أحمد العناني أبو الفرج المتوفي سنة

فإنه طرأ في هذه المسألة تلبيس من وجه الجلال الإلهي الذي لا يمكن أن يُرى الحق فيه فإنهم يعتقدون أن ذلك هو الجلال المتجلي إلينا وليس كذلك ولكن للجمال جلال.

وهو الذي ترى الحق فيه، إذا قلنا رأيناه في مقام الجلال.

وأما قول هذا القائل: «وصيانة لجماله».

فهو مثل قول الشبلي: إني أغار على القديم أن يراه المحدث.

وقيل للآخر: أتريد أن تراه؟ فقال: لا. فقيل: لم؟ فقال: أنزه ذلك الجمال عن نظر مثلي.

وأما قوله «طيف خياله» فإنه أراد الشاهد، فكنى.

#### حجاب حفظ السر

حفظ السر حجاب، فإنه لا يكون إلا مع المفارقة. وأما بحضرة المحبوب فلا يشغله بالمشاهدة، ثم إن حفظ السر حجاب من مشاهدة الشاهد فإنه إذا أذيع لا يذاع إلا للغير ومذيعه مطرود عن باب الأمانة، كما قيل:

ومستخبر عن سرليلى رددته بعمياء من ليلى بغير يقين (۱) يقولون خبرنا فأنت أمينها وما أنا إن أخبرتهم بأمين حجاب الرؤية

الرؤية حجاب عن المرائي وإن كان للرؤية معنى لطيف يجده الرائي كما قيل: ولكن للعيان لطيف معنى لذا سأل المعاينة الكليم ولكن العلم بالشيء ألطف منه في ذاته عند وقوع الإدراك وهو يطلبه موازياً للعلم. فلا يجده كذلك عنده فيكون رؤيته حجاب عليه كما قيل:

ولما رأيت الحق كنت حجابه

<sup>(</sup>۱) البيت الأول هو للشاعر الأموي الأحوص الأنصاري، عبدالله بن محمد بن عبدالله بن عاصم الأنصاري المتوفي سنة ۱۰۵ هـ.

على أن إدراك الحقيقة في القرب غير أن الرؤية العظمى بخلاف ما ذكرناه، فإن المرئي هنا ليس على صورة العلم إلا بوجه ما، فإن المرئي ليس بمعلوم الماهية لكنه معلوم الوجود والسلب.

وأما الوجه الخاص للعارفين هنا فهو المشاهدة التي لهم هنا كما قيل:

فقلت لاشك أنت أنت

رأيست ربسي بسعسيسن قسلسبي أنت الذي حزت كل أين فحيث لا أين ثم أنت وليس للوهم فيك وهم فيعلم الوهم حيث أنت ففي فنائي فنى فنائي وفي فنائي وجدت أنت (١)

والشاهد ما حصل من المشاهدة، وبه تقع اللذة، لا بالمشاهدة.

## حجاب الكون لا يجد تلك اللحظة التيولتظ بدرانهايه فالليظ كتلفيده والعالم ليست

الكون حجاب والمشاهد له محجوب، يتمنى أنه لم يوجد كما قيل: إذا ما بدا الكون الغريب لناظري حننت إلى الأوطان حن الركائب

لأن الكون غريب عن وطنه وهو العدم فإن العدم له بذاته، فهو في وطنه الحقيقي، والوجد له مستفاد بحكم القسر وهو أيضاً وطني الذي حننت إليه لأني إنما تعشقت بالخروج عن وطني إلى الوجود، لأرى ما استفدت من الوجود؛ فلما أوقفني مع شكلي، وهو الكون فكأني رأيت نفسي إذ لم أشاهد سوى صورة نفسي، فتذكرت وطني فحننت إليه وهو قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيْئًا ﴾ [مريم:

والله ويد جواب عن المرائي وإن كإن للرؤية معني لطيف بهد . عنش مأا طلاق

(١) هذه الأبيات هي للإمام على رضي الله عنه وكرم وجهه وجاءت الأبيات في الموسوعة الشعرية إصدار المجمع الثقافي على النحو التالي:

رَأَيْتُ رَبِّي بِعَيْنِ قَالَبِي فَا فَالْكُ لا شَاكُ أَنْتَ أَنْتَ أَنْتِ اللهِ أُنْتُ الْدِي حُرِنَ كُلُ أَين وَلَــيْــسَ لِــلْــوَهْــم فِــيــكَ وَهــمُ أخطت علماً بِكُلُ شَيِّ وَفِي فَسنائسي فَسنا فَسنَانسي

بحيث لا أين ثم أنسا فَلَيْسَ لِللَّيْسِ مِنْكَ أَيْنُ فَيَعَلَمُ الأَيْسُ أَيْسَ أَيْسَ أَيْسَ أَيْسَ أَيْسَ أَيْسَ أَيْسَ فَيعِلُمُ الوَهُمُ كَيْفَ أَنْشَا فَ كُلِّ لُ شَــِيْءِ أَرَاهُ أَنْكِتَا (١) وفِي فَسنائسي وَجَدْتُ أَنْسَا

كتاب الحجب

# حجاب السكون) منتحم الله الله وجوعه والكه ال حجاب

السكون حجاب عن التحقق بمقتضيات العبودة من التقليب والتصريف كما قيل في ذلك:

110

أو ما رأيت الليث يأنف غيله كبرًا وأوباش السباع تردد

فإن السكوت ثبوت وليس للكون ثبوت حقيقي وإنما هو مثبت وبابه الفناء فإذا أثبت فكأنه تشبّه وأنَّى ينبغي له ذلك، قال تعالى: ﴿ ﴿ وَلَهُ مَا سَكُنَ فِي ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارُّ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ١٤ ﴿ الأنعام: ١٤] رأى ما ثبت من باب الإشارة والحركة للوجود ولها الدعوى، والله أغنى الشركاء عن الشرك. ولها علم بالعلم وها مدانما

#### حجاب القلق

القلق حجاب، وهو سطوات الشوق على القلوب بالهبوب إلى المحبوب أو الاشتياق بالهبوب إلى الدوام فصاحبه كما قيل: ﴿ وَهُمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

لست أدري أطال ليلي أم لا كيف يدري بذاك من يتقلى أو تفرُّغت الستطالة ليلي ولرعي النجوم كنت مُخِلد (١)

#### حجاب الانبعاث

الانبعاث إلى المشاهدة، وهي حجاب عن الوهب فإنه يثبت عند السالك أن الفتح لا يكون إلا بالقرع، فلهذا استعمل الطلب كما قيل:

والنارفي أحجارها مخبوءة لاتصطلى مالم تثرها الأزند(٢)

كُنْ عَزِيزاً أَكُن ذَليلاً فَإِنِّي كُلِّمِا زدتَ عِزَّةً زِدتُ ذُلاً

أَوَما رَأَيْتَ اللَّيْثَ يَأْلُف غيلَهُ كِبِراً وَأُوبِاشُ السِباعِ تَردُّدُ وَالشَّمِسُ لَولا أَنَّها مَحِجوبَةٌ عَن نَاظِرَيكِ لَمَا أَضَاءَ الْفَرقَدُ (١)

قالَت حُبِستَ فَقُلْتُ لَيْسَ بِضَائِرِ حَبِسي وَأَيُّ مُهَنَّدِ لا يُغْمَدُ وَالبَدرُ يُدْركُهُ السِرارُ فَتَنْجَلِي أَيِّامُهُ وَكَانَّهُ مُعَتَبَجَددُ

<sup>(</sup>١) هذان البيتان هما للشاعر العباسي خالد الكاتب المتوفي سنة ٢٦٢ هـ وتتمتهما: يا غزالاً مِنَ القُصُودِ تَجَلَّى صَامَ طَرْفي لِنَاظِرَيْكَ وَصَلَّى

<sup>(</sup>٢) هذا البيت هو من قصيدة طويلة للشاعر العباسي على بن الجهم بن بدر، أبو الحسن، من بني سامة، من لؤي بن غالب ولد سنة ١٨٨ هـ وتوفي سنة ٢٤٩ هـ. ومطلع القصيدة هو:

# حجاب الفترة إلى المنفقة في الفرقاء هو أن الوزية العظم وخلاف (ن فانفال عارفة

الفترة حجاب عن الإنتهاض إلى المقصود، ولا بد لكل مريد منها، فإما وإما فإن أريد نهض راجلًا نحو مقصوده، وكان كما قيل في المعنى.

وما كنت إلا الشمس أخفى ضياءها كسوف علاها ثم زال كسوفها حجاب صلصلة الجرس الله الكام تعبَّه الآل يكي له والله عال تعالى المالي المواجعة

صلصلة الجرس حجاب عن المناسبة الكلية، فإن الألم إنما يكون لعدم المناسبة لكن سلطان هذه الصلصلة قوي لا يدفعه شيء كما قيل. حجمه العلم معملا

وإذا المنية أنشبت أظفارها ألفيت كل تميمة لاتنفع(١) الفلق حجاب، وعو سطوات الشوق على القلوب بالهبوب إلى بالعال بالجح

القرب حجاب عن الذات، لأن فيه مشاهدة بقاء الرسم، ومن بقي رسمه فلا مشاهدة ومن لا مشاهدة له فلا معرفة له بالذات كما قيل:

وفي القرب تبعيد عن إدراك ذاته ومالي سوى الذات النزيهة مطلب حجاب الرجوع من رطني إلى الرحود؛ لأرى ما استدت من الوجود؛ للما الماست

الرجوع هو حجاب فإن فيه مفارقة العين، ومنهم من يتألم كأبي يزيد رحمه الله حين حظي بحظوة من عنده فصعق، فإذا النداء ردوا عليَّ حبيبي فلا صبر له عني. فإذا أجبر من هذه حاله على الرجوع فإن الطريق تبعد عليه كما قيل أيضاً: إذا أخذ في الرجوع إليه يقرب الطريق إليه. وكما قيل:

أرى الطريق قريبًا حين أسلكه إلى الحبيب بعيدًا حين أنصرف

<sup>=</sup> وَالْغَيْثُ يَحْصُرُهُ الْغَمَامُ فَمَا يَرى إلا وَرياقًهُ يُسراحُ وَيَسرِغَاهُ اللهُ اللهُ وَيُسرِغُاهُ وَالسَارُ في أَحجارِها مَخْبوءَةٌ لا تُصطلى إِن لم تُشِرْهَا الأزنُدُ وَالرَاعِبِيَّةُ لا يُقيمُ كُعوبَها إلاّ التِفافُ وَجَلْوَةٌ تَتَوَقَّدُ هذا وتتمة القصيدة يصل إلى ثمانية وعشرين بيتاً.

<sup>(</sup>١) هذا البيت هو مطلع قصيدة طويلة للشاعر المخضرم أبو ذؤيب الهذلي، خويلد بن خالد بن محرّث المتوفى سنة ٢٧ هـ.

ومنهم من لا يشتكي تألماً في رجوعه ولكنه في حجاب. الله ويعمل السام

### حجاب تقارب الأوصاف يالزيه متاليعالمة بقديا علم يالمناسبان ومري معيال عداد

تقارب الأوصاف من الأوصاف حجاب قريب فإن فيها استشرافاً على منزل الأحبة، فيعظم قلقه وهيجانه، كما قيل:

وأبرح ما يكون الشوق يوما إذا دنت الديار من الديار

فلا يزال يقطع المنازل بسرعة حتى يحل بمنتهى همته، فإن اعتنى به تكون تلك النهاية بداية لشيء هو أعلى قال الله تعالى: ﴿وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْمًا﴾ [طه: ١١٤].

### حجاب المراسلة الربعة المستحمال المنافية القلاميان المالية المؤ المالم المناف المالية

المراسلة حجاب القرب، وهو مخصوص بالرجال، وهو من باب المحبة وإعراض الحبيب ليس عن عداوة فإن الحب يمنع من ذلك قال الله تعالى: ﴿مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ﴾ [الضحى: ٣] ولكن فيه استجلاب الاستعطاف، وفيه ضرب من الالتذاذ.

إذا لم يكن في الحب سخط ولا رضى فأين حلاوات الرسائل والكتب(١)

ولما كان الحب متناقض الأحكام دخله الألم واللذة من وجهين مختلفين يقتضيهما الحب كما قيل:

الــحــب فــيــه حــلاوة ومــرارة والـحـب فـيـه شـقـاوة ونـعـيـم حجاب التلوين

التلوين حجاب عن الرسوخ فإنه يأتي بالشيء ونقيضه، فصاحبه بين الحزن والفرح متردد وسببه الغرض، كما قيل:

في وم على نا وي وم لنا وي وم نُساء وي وم نُساء وي وم نُسسَرُ (٢)

<sup>(</sup>۱) هذا البيت هو للشاعرة العباسية علية بنت المهدي، أخت هارون الرشيد ولدت سنة ١٦٠ هـ وتوفيت سنة ٢١٠ هـ.

 <sup>(</sup>۲) هذا البيت هو للشاعر المخضرم النمر بن تولب بن زهير بن أقيش شاعر جاهلي أدرك الإسلام وهو
 كبير فأسلم وعدَّ من الصحابة توفي سنة ١٤ هـ.

## حجاب الرجوع من البساط من التاء معمى في أسالة يحدث كالمحمد والماء

الرجوع من البساط إلى منزل خرق العوائد في المشاهدة من غير أمر حرمان بيّن، وخسران مبين، وأنه متى طلب الرجوع إلى البساط، وطرد فلا يزال دمع العين قريح الفؤاد، كما قيل:

أتظعن عن حبيبك ثم تبكي عليه فما دعاك إلى الفراق وكما قال الآخر:

تطوي المراحل عن حبيبك دائما وتظل تبكيه بدمع ساجم وتنام بعد فراقه في غبطة ليس المحب عن الحبيب بنائم كذبتك نفسك لست من أهل الهوى تشكو الفراق وأنت عين الظالم هلا أقمت به على جمر الغضا وقلبت وجدًا للحسام الصارم

هذا جزاء من آثر الأين على العين ومن ساوى بين الملائكة والحدادين، وهذه حالة تطلبها العامة من العارفين فمن أجابهم إليها كانت هذه حالته، ومن أنف لم يزل متمكناً مقرباً، ولا خفاء بأن الحجاب عظيم، وعذاب أليم.

## حجاب من ذكر نفسه التالك والله المن المال المالية المالية

من ذكر نفسه بمقامها الذي لا تقتضيه المحبة، وهو محب فهو مُدَّع محجوب كما قيل:

أنا المأمون والملك الهمام خلا أني بحبك مُستهام (١) أترضى أن أموت عليك وجدًا ويبقى الناس ليس لهم إمام

وإذا كانت المحبة تقتضي تعظيم المحبوب، وفناؤك عن نفسك وتدبيرك، فكيف يتمكن لك ذكر نفسك بالتعظيم وقد قيل: ولا خير في حبّ يدبر بالعقل.

والمحب منطق ولا ناطق، المنطق محكوم، في قبضة منطقه، والقابض عليه حبه، فكيف يتصور أن يذكر نفسه.

<sup>(</sup>۱) البيت الأول هو للخليفة العباسي المأمون، عبد بن هارون الرشيد بن محمد المهدي بن أبي جعفر المنصور ولد سنة ۱۷۰ هـ وتوفي سنة ۲۱۸ هـ.

# حجاب كتمان المحبة التسلطان وخلاطه وسيما ووا تسمعة

كتمان المحبة حجاب فإنه دليل عدم استحكام سلطانها، بل لا يصح كتمان المحبة أصلاً فإن سلطان المحبة أقوى من كل سلطان، كما قال الخليفة هارون الرشيد وهو مقسم:

ملك الثلاث الآنسات عناني وحللن من قلبي بكل مكان مالي تطاوعني البرية كلها وأطيعهن وهن في عصياني ما ذاك إلا أن سلطان الهوى وبه قوين أعز من سلطاني

ولا يصح كتمان المحبة، فإن لسانها لسان حال، ليس لسان مقام، كما قيل:
من كان يزعم أن سيكتم حبه حتى يشكك فيه فهو كذوب
الحب أغلب للفؤاد بقهره من أن يرى للستر فيه نصيب
وإذا بدا سر اللبيب فإنه لم يبد إلا والفتى مغلوب
إني لأحسد ذا هوى مستحفظا لم تتهمه أعين وقلوب(۱)

وأما الكتمان المذكور عند أصحابه فهو أن لا ينطق باسم محبوبه لأسباب وإليه أشار القائل حيث قال:

باح مجنون عامر بهواه وكتمت الهوى فمت بوجدي فإذا كان في القيامة نودي من قتيل الهوى تقدمت وحدي فإن كان الحبيب المحبوب محصوراً فقد يكتم الاسم من أجل الوشاة، لأنه

يؤدي إلى الفراق، وإن كان غير محصور، فتركه الاسم احترام.

كما قيل في ذلك:

عليل الجسم قد هجر المناما لصاحب خفية الواشين لاما يهيم بروح قدس لايساما إذا ما أبصر الشعرى تسامى يقول أنا القتيل بغير سهم وذاتي كلها مُلئت سهاما

<sup>(</sup>١) هذه الأبيات هي للشاعر العباسي أبو العتاهية، إسماعيل بن القاسم بن سويد العيني العنزي، أبو إسحاق. المولود سنة ١٣٠ هـ والمتوفي سنة ٢١١ هـ.

كتمت اسم الحبيب عليّ مني وراعيت الصودة والذماما ولم أخف اسمه حذرًا عليه ولكني ابتغيت الاحتراما

والجامع لباب الكتمان، أن صاحبه ذو عقل ونظر. فهذا ناقص عن درجة الحب كما قيل: ولا خير في حب يدبر بالعقل وقال آخر: الحب أملك للنفوس من العقول، والكتمان حجاب.

## مالي تمارسني البرية كلها والمسمون ومن الم للعا بالجح

العلل حُجُب وذلك أن كل أحد إنما يراك من حيث هو لا من حيث أنت، ومن رآك من حيث هو فإنما رأى نفسه، ولقد كنت يوماً بمدينة قرطبة وأنا ماش إلى صلاة الجمعة ومعي جماعة من إخواني وذلك في أيام جاهليتي، وفي الجماعة شخص من أخص من عندنا، وكان متهماً بغلام حسن الوجه، وكان في ذلك اليوم محبوبه قابضاً بشماله، فمررنا ببعض إخواننا فسلم علينا، ونظر إلى المحب ومحبوبه، فقال للمحب: إن محبوبك لكريه المنظر، وما أعجبك منه؟ فأنشد في الحين بيتين فلا أدري أتمثل بهما أم ارتجلهما؟، وهما:

رأى وجه من أهوى عذولي فقال لي أجلك عن وجه أراه كريها فقلت له: وجه الحبيب مراية وأنت ترى تمثال وجهك فيها فتأمل ما أومأت إليه في سياق هذه الحكاية.

# حجاب الروح القدسي المسال المنتخ المستحر المستح

الروح القدسي من الإنسان مطلب يناقض مطلب الطبع فإن النفس الطبيعية أقوى حكمًا في الإنسان من روحه القدسي، كما قيل:

وما ينفع الأصل من هاشم إذا كانت النفس من باهلة فلو أن الروح لا تسعى في رد الطبع إليه لاستراح وأراح النفس، وكان يفتح لها وجود الحق منها، فإن لها وجها إليه، وهو الذي يعتمد عليه عند الاضطرار، ولولا ذلك ما دلت على التوحيد.

كما قيل في المعنى: وفي علام المنت يفيتما إله الما المعنى:

كتاب الحجب

وفي كل شيء له آية تدل على أنه واحد (١) فمطلب الروح للنفس من مقامه حجاب عظيم يعسر رفعه إلا لمن نوَّر الله تعالى بصيرته بنور النبوة العامة والخاصة.

#### حجاب العارف المردود المولى حمسين والاثمالة

العارف المردود إلى عالم الضيق والحس متألم مغموم بطرق، ولو سألته لقال: ولولا النصرورة ما جئتكم وعند النصرورة آتى الكنفا وذلك أن مقامات الأضداد في عدم احترام الحضرة، مع علمك ما ينبغي لها

وذلك أن مقامات الأضداد في عدم احترام الحضرة، مع علمك بما ينبغي لها شديد حمله عند العارفين. وفي هذا المقام قال ﷺ: "ما ابتلي أحد من الأنبياء بمثل ما ابتليت به"(٢).

ومنه: غضب موسى عليه السلام حين ألقى الألواح.

ومنه: دعاء نوح عليه السلام على قومه.

وهو حجاب اليد الإلهية المتصرفة في قوله تعالى: ﴿مَّا مِن دَآبَةٍ إِلَّا هُوَ ءَاخِذُا بِنَاصِيَامًا ﴾ [هود: ٥٦].

#### حجاب المخالفة

المخالفة حجاب فإنها من أحكام المحبة، وهي تناقض المحبة، كما قيل: تعصي الإله وأنت تظهر حبه هذا محال في القياس شنيع لو كان حبك صادقاً لأطعته إن المحب لمن يحب مطيع (٣) وكما قال الآخر في هذا المعنى:

أريد وصاله ويريد هجري فأترك ما أريد لما يريد

<sup>(</sup>١) سبقت الإشارة إلى هذا البيت.

<sup>(</sup>٢) هذا الأثر لم أجده فيما لدي من مصادر ومراجع

 <sup>(</sup>٣) هذان البيتان هما للشاعر العباسي أبي العتاهية إسماعيل بن القاسم بن سويد العيني العنزي، أبو
 إسحاق، وقد سبقت الإشارة إليه.

فهاتان حالتان متناقضتان في الحب يهلك المحب بينهما، فإن المحب يطلب الاتصال بالمحبوب، والاتحاد به، ويطلب موافقة المحبوب فيما يريده منه، فإن وافقه هنا لم يطلب الوصال، وأنه لو طلب الوصال لم يرد ما أراد المحبوب فهو مغلوب محجوب. ميطي بالعالوقط المردودا أبحآ دانه

### نهاية الكتاب

تم كتاب الحجب بحمد الله وعونه وحسن توفيقه، وصلى الله على من لا نبي بعده وسلم تسليماً كثيراً. والحمد لله رب العالمين.

(٢) علما الأثر أم أجده فيما لدي من مصادر ومراجع

[ملحق في الحجب ورفعها من كتاب «الفتوحات المكية» وهو عبارة عن]

الباب الموفي خمسين وثلاثمائة في معرفة منزل تجلي الاستفهام ورفع الغطاء عن أعين المعاني وهو من الحضرة المحمدية من السمه الرب

إذا صُعِقَ السرُّوحُ من وَحْسِه فكيف بهيكل ظلمائه لقد ثبت الله أركانك وأجراه فككأ على ماييه وما هـ و بُـخـرٌ لـ ه ساحـلٌ وأيسن الستناهي لأسمائه أبو الكُوْن لو كنتَ تدري به وتشهده عين أبنائيه فلا تفرحن باتسانه ولا تُنقُعُدُنّ بسيسائِيهِ فسبحان مُذهب أعياننا إذا ما كَفَرْنا بنعمائه ويا عبجباً إذا كفرنا بها وأنسي مسن عسيسن آلائسه إعلم أيدنا الله وإياك أن هذا المنزل منزل الحجب المانعة والآلات الدافعة. فمنها: حجب عناية:

مثل قوله ﷺ: "إن لله سبعين ألف حجاب أو سبعين حجاباً، الشك مني، من نور وظلمة لو كشفها لأحرقت سبحات وجهه ما أدركه بصره من خلقه»(١).

<sup>(</sup>۱) لم أجده بهذا النص إنما وردت ألفاظه بنصين منفصلين الأول هو: «دون الله سبعون ألف حجاب نور وظلمة، وما تسمع نفسي شيئاً من حس تلك الحجب إلا زهقت نفسها». (رواه أبو يعلى في مسنده، حديثه رقم ٧٥٢٥ [ج ١٣ ص ٥٢٠]).

والثاني هو: "عن أبي عبيدة عن أبي موسى قال قام فينا رسول الله ﷺ بخمس كلمات فقال إن الله عز وجل لا ينام ولا ينبغي له أن ينام يخفض القسط ويرفعه يرفع إليه عمل الليل قبل عمل النهار=

# وهنا نكتة وإشارة: على مواليد من المعالم و مستعمال به المعالم ا

أنّ البصر هنا بصر الخلق، الذي الحق بصره، وهو القابل لهذه الحجب، وهو الموصوف بأن الحق بصره، وهو عين سبحات الوجه. فإن الله لا يزال يرى العالم ولم يزل، وما أحرقت العالم رؤيته.

ومنها: حجب غير عناية:

مثل قوله تعالى: ﴿ كُلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يَوْمَهِدِ لِّمَحْجُوبُونَ ١٥٠ [المطففين: ١٥].

فاعلم أن الحجب على أنواع:

حجب كيانية بين الأكوان، مثل قوله تعالى: ﴿فَتَنْلُوهُنَّ مِن وَرَآءِ جِهَابٍ ﴾ [الأحزاب: ٥٣].

ومنها: حُجُب احتجبت بها الخلق عن الله مثل قوله: ﴿وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِي آكِنَّةٍ﴾ [فصلت: ٥].

ومنها: (حُجُب احتجب بها الله عن خلقه) مثل قوله ﷺ: "إن الله يتجلى يوم القيامة لعباده ليس بينه وبينهم إلا رداء الكبرياء على وجهه»(١).

وفي رواية: بينه وبين خلقه ثلاثة حجب أو كما قال.

كما كلم موسى عليه السلام من حجاب النار، والشجرة، وشاطىء الوادي الأيمن، وجانب الطور الأيمن، وفي البقعة المباركة، وكما قال تعالى: ﴿ فَأَجِرُهُ حَتَّى لَا يَمْنَ مَ كَلَمَ اللهِ المستجير من خلف حجاب محمد ﷺ إذ كان

= وعمل النهار قبل عمل الليل حجابه النور". وفي رواية أبي بكر النار لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه". (صحيح مسلم، باب في قوله ﷺ: «نور أنى أراه». حديث رقم 179 [ج 1 ص 161].

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه بلفظ: «عن أبي بكر بن عبدالله بن قيس عن أبيه عن النبي ﷺ قال جنتان من فضة آنيتهما وما فيهما وما في جنة عدن».

هو عين الحجاب لأن المستجير من المشركين منه سمع كلام الله فلا نشك أن الله كلمنا على لسان رسول الله وكما أيضاً كلمنا من وراء حجاب المصلي إذا قال: «سمع الله لمن حمده». فألسنة العالم كلها أقوال الله، وتقسيمها لله فيضيف إلى نفسه منها ما شاء ويترك منها ما شاء.

فأما الحجب الكيانية التي بين الأكوان فمنها: جنن ووقايات.

ومنها: عزة وحمايات. كاحتجاب الملوك، وحجاب الغيرة على من يغار عليه، كما قال في ذوات الخدور: وهن المحتجبات.

ومن ذلك: ﴿حُورٌ مَّقْصُورَتُ فِي ٱلِّخِيَامِ ۞﴾ [الرحمن: ٥٥].

وأما الوقايات والجنن:

فمنها الحجب التي تقي الأجسام الحيوانية من البرد القوي والحر الشديد، فيدفع بذلك الألم عن نفسه، وكذلك الطوارق يدفع بها في الحرب المقاتل عن نفسه سهام الأعداء ورماحهم وسيوفهم فيتقي هذا وأمثاله بمجنه الحائل بينه وبين عدوه، ويدفع بذلك عن نفسه الأذى من خوذة، وترس، ودرع.

وقد تكون حجب معنوية يدفع بها الأذى الشخص عمن يتكرم عليه، مثل: شخص يصدر منه في حق شخص آخر ما يكرهه ذلك الشخص لكونه لا يلائم طبعه ولا يوافق غرضه فيلحق به الذم لما جرى منه في حقه فيقوم شخص يجعل نفسه له وقاية حتى يتلقى هو في نفسه سهام ذلك الذم فيقرر في نفس الذام أنه السبب الموجب لذلك، وأن ذلك الأذى كان كله من جهته حتى يتحقق ذلك الذام هذا الأمر أنه كان من جهة هذا الشخص بأي وجه أمكنه التوصل إليه فيعلق الذم به ويكون حائلاً بينه وبين الشخص الذي كان منه الأذى لذلك الذم فوقى عرضه بنفسه، كما نلحق نحن من الأفعال ما قبح منها مما لا يوافق الأغراض ولا يلائم الطبع إلينا مع علمنا أن الكل من عند الله. ولكن لما تعلق به لسان الذم فدينا ما ينسب إلى الحق من ذلك بنفوسنا أدباً مع الله، وما كان من خير وحسن رفعنا نفوسنا من الطريق وأضفنا ذلك إلى الله حتى يكون هو المحمود أدباً مع الله وحقيقة، فإنه لله بلا شك مع ما فيه من رائحة الاشتراك بالخبر الإلهي في قوله: ﴿وَاللهُ خَلَقَكُمُ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَاللهُ عَلَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمُ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَاللّهُ عَلَا تَعْمَلُونَ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَا عَلَا اللهُ عَلَا عَلَا اللهُ عَلَا عَلَا اللهُ عَلَا عَلْهُ عَلَا عَلَ

وقول: ﴿ مَّا أَصَابُكُ مِنْ حَسَنَةٍ فِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابُكُ مِن سَيِتَةٍ فِن نَفْسِكُ ﴾ [النساء: ٧٧]، وقال: ﴿ قُلُ كُلُّ مِنْ عِندِ اللَّهِ ﴾ [النساء: ٧٧]، فأضاف العمل وقتا إلينا ووقتا إليه، فلهذا قلنا فيه رائحة اشتراك، قال تعالى: ﴿ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا فَعُورَهَا وَتَقُولُهَا إِلَيْهَا وَقال : ﴿ فَأَلْمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُولُهَا إِلَى الشمس: ٨] [البقرة: ٢٨٦]، فأضاف الكل إلينا وقال: ﴿ فَأَلْمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُولُهَا فَي وَه تَوُلاَ مِنْ عَطَاءً رَبِّكُ ﴾ [الشمس: ٨] فله الإلهام فينا ولنا العمل بما ألهم، وقال: ﴿ كُلَّا نُمِدُ هَا وُلاَءٍ وَهَا وُلاَ إِلَى مَا عَلَاهِ رَبِكُ ﴾ [الشمس: ٨] [الإسراء: ٢٠] فقد يكون عطاؤه الإلهام، وقد يكون خلق العمل فهذه مسألة لا يتخلص فيها توحيد أصلاً، لا من جهة الكشف ولا من جهة الخبر. فالأمر الصحيح في ذلك أنه مربوط بين حق وخلق غير مخلص لأحد الجانبين فإنه أعلى ما يكون من النسب الإلهية أن يكون الحق تعالى هو عين الوجود الذي استفادته الممكنات فما ثم النسب الإلهية أن يكون الحق تعالى هو عين الوجود الذي استفادته الممكنات فما ثم الممكنات فلولا العين ما ظهر الحكم ولولا الممكن ما ظهر التغيير فلا بد في الأفعال من حق وخلق.

وفي مذهب بعض العامة أن العبد محل ظهور أفعال الله، وموضع جريانها فلا يشهدها الحس إلا من الأكوان ولا تشهدها بصيرتهم إلا من الله من وراء حجاب، هذا الذي ظهرت على يديه المريد لها المختار فيها، فهو لها مكتسب باختياره، وهذا مذهب الأشاعرة.

ومذهب بعض العامة أيضاً: أن الفعل للعبد حقيقة، ومع هذا فربط الفعل عندهم بين الحق والخلق لا يزول فإن هؤلاء أيضاً يقولون: إن القدرة الحادثة في العبد التي يكون بها هذا الفعل من الفاعل أن الله خلق له القدرة عليها فما يخلص الفعل لعبد إلا بما خلق الله فيه من القدرة عليه فما زال الاشتراك وهذا مذهب أهل الاعتزال فهؤلاء ثلاثة أصناف: أصحابنا، والأشاعرة، والمعتزلة.

ما زال منهم وقوع الاشتراك وهكذا أيضاً حكم مثبتي العلل لا يتخلص لهم إثبات المعلول لعلته التي هي معلولة لعلة أخرى فوقها، إلى أن ينتهوا إلى الحق في ذلك الواجب الوجود لذاته الذي هو عندهم علة العلل فلولا علة العلل ما كان معلول عن علة إذ كل علة دون علة العلل معلولة، فالاشتراك ما ارتفع على مذهب هؤلاء.

وأما ما عدا هؤلاء الأصناف من الطبيعيين والدهريين فغاية ما يؤول إليه أمرهم أن الذي نقول نحن فيه أنه الإله تقول الدهرية فيه إنه الدهر، والطبيعيون إنه الطبيعة،

فاتفق الحق والعالم جميعه في هذه المسألة على الاشتراك وهذا هو الشرك الخفي والجلي. وموضع الحيرة فلا يرجح فما ثم إلا ما قلناه.

فإذ قد قررنا في هذه المسألة ما قررناه فلنقل إن الجود الإلهي والغيرة الإلهية اقتضيا أن يقولا ما نبينه إن شاء الله: وذلك أن المتكلمين في هذا الشأن على قسمين: الواحد: أضاف الأفعال كلها إلى الأكوان فقال لسان الغيرة الإلهية: ﴿ كُلُّ مِّنَ عِندِ اللَّهِ فَالِ هَـُولَا مَا لَكُولَ مَنْ عِندِ اللَّهِ فَالِ هَـُولَا مَا يَكُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا فَيْ [النساء: ٧٨] أي حادثاً.

### وأما القسم الثاني:

فأضاف الأفعال الحسنة كلها إلى الله وأضاف الأفعال القبيحة إلى الأكوان فقال لسان الجود الإلهي ﴿ قُلْ كُلُّ مِنْ عِندِ اللَّهِ ﴾ [النساء: ٧٨] لا تكذيباً لهم بل ثناء جميلاً، وما ثم من قال أن الأفعال كلها لله ولا للأكوان من غير رائحة اشتراك فلهذا حصرناها في قسمين من أجل الطبيعية والدهرية.

وأما حجب العناية: وهي حجب الإشفاق على الخلق من الإحراق، فهي الحجب التي تمنع السبحات الوجهية أن تحرق ما أدركه البصر من الخلق وسبب ذلك أن الله قد وضع الدعاوى في الخلق لأن أعيانهم لما اتصفت بالوجود بعد العدم وأن

ذلك الوجود كان عن ترجيح المرجح الذي هو واجب الوجود فما أنكره أحد، وإن كانت قد تغيرت العبارات عنه باسم طبيعة ودهر وعلة وغير ذلك فهو هو لا غير، فرأوا أن الوجود لها وإن كان مستفاداً فإنه لهم حقيقة وأن أعيانهم هم الموجودون بهذا الوجود المستفاد، وهذه هي أعيان الحجب التي بين الله وبين خلقه فلو كشفها عموماً كما كشفها خصوصاً لبعض عباده لأحرقت أنوار ذاته المعبر عنها بسبحات وجهه ما أدركه بصره من أعيان الموجودات أي أن بصره ما كان يدرك من الموجودات سوى وجود الحق ويذهب الكل الذي قررته الدعاوى فيتبين أنه الحق لا غيره فعبر عن هذا الذهاب بالإحراق لما جعلها أنواراً والأنوار لها الإحراق لكنه تعالى أبقى حجب الدعاو إليتميز أهل الله من غيرهم، فلم تزل الممكنات عند أهل الله من حيث أعيانهم موصوفين بالعدم ومن حيث أحكامهم لم يزالوا موصوفين بالوجود وهو الحق كما قال تعالى: «كنت سمعه وبصره» في الخبر الصحيح. فأثبت العين للعبد وجعل نفسه عين صفته التي هي عين وجوده عين صفة العبد، فعين الممكن ثابتة غير موجودة والصفة موجودة ثابتة وهي عين واحدة ولو تكثرت بنسبها فإنها كثيرة في النسب فهي سمع وبصر وغير هذين إلى جميع ما في العالم من القوى من ملك وبشر وجان ومعدن ونبات وحيوان ومكان وزمان ومحل ومعقول ومحسوس وما ثم إلا هذا.

ولما قرر الله دعاوى المدعين بإرسال الحجب بينهم وبين ما هو الأمر عليه وشغلهم بالحجب التي بينهم وبينه في الأفعال وضرب الكل بالكل انفرد بخاصته وجعلهم جلساء له عنده بالشهود وفي صورهم المحسوسة بالذكر فهو جليس الذاكرين وهم آخر الطوائف ليس بعدهم أحد له نعت يذكر قال تعالى لما وصفهم ذكراناً وإناثاً: ﴿وَالذَّكِرِينَ اللّهَ كَثِيرًا وَالذَّكِرَتِ ﴾ [الأحزاب: ٣٥]. فختم بجلسائه وما بعد جلسائه من يقبل صفة إلا صفة بعد عن هذه المجالسة ألا ترى أبا يزيد رحمه الله حين جهل الأسماء الإلهية وما تستحقه من الحقائق كيف صنع لما سمع القارىء يقرأ يوم الجمعة: ﴿ يَوْمَ مَعْمُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

طار الدم من عينيه حتى ضرب المنبر وتأوه وقال هذا عجب كيف يحشر إليه من هو جليسه فإنه في تلك الحالة كان جليساً مع الأسماء من حيث ما هي دالة على الذات كل واحد منها لم يكن مع الاسم من حيث ما تطلبه حقيقته من عين دلالته على الذات فأنكر ما لم يعطه مشهده مع كونه كلام الحق وقد وقع منه الإنكار بل ما

وقع منه إلا التعجب خاصة فهو يشبه الإنكار وليس بإنكار حتى أنه لو كان هذا القول من غير الله لأمر القائل بالسكوت وزجره عن ذلك وإنما الرجل أظهر التعجب من قول الله في حق المتقين الذين هم جلساء الله كيف يحشرون إليه؟ فكأنه إبراهيمي المشهد في طلب الكيفية في إحياء الموتى فأراد أبو يزيد ما أراده إبراهيم في كيفية إحياء الموتى لاختلاف الوجوه في ذلك لا إنكارًا لإحياء الموتى فدل هذا الكلام من أبي يزيد على حاله في ذلك الوقت فهذا مثل قول إبراهيم: ﴿ يَكَأَبُتِ إِنِّي أَخَافُ أَن يُمَسَّكَ عَذَابٌ مِّنَ ٱلرَّحْمَٰنِ ﴾ [مريم: ١٩] الرحمة تناقض العذاب إلا على الوجه الذي قررناه في المنزل الذي قبل هذا المنزل وهو منزل فتح الأبواب، كذلك أبو يزيد لو علم أن المتقي ما هو جليس الرحمن وإنما هو جليس الجبار المريد العظيم المتكبر فيحشر المتقي إلى الرحمن ليكون جليسه فيزول عنه الاتقاء فإن الرحمن لا يتقى بل هو محل موضع الطمع والإدلال والأنس لكنهم رضي الله عنهم صادقون لا يتعدون ذوقهم في كل حال، بخلاف العامة من أهل الله فإنهم يتكلمون بأحوال غيرهم والخاصة لا سبيل لهم إلى ذلك، وإن اتفق أن يتكلم أحد منهم في حال نبي أو ولي هو فوقه فيبين أنه مترجم عن حال غيره حتى يعرف السامع عمن يقول هذه حالهم رضي الله عنهم ولا يقع منهم مثل هذا إلا في النادر لضرورة تدعو إليه، فإن لهم الكشف الخبري عن مقامات من هو فوقهم وما لهم الكشف الذوقي إلا فيما هو مقامهم وحالهم.

فلولا هذه الحجب التي أسدلها الله بين الأكوان وبينه ما تميزت المراتب واختلطت الحقائق وهذا سبب وضع الحدود في الأشياء.

وقد لعن الله من غَيَّرَ منار الأرض.

وصل:

ومن هذا الباب أن الله ما جمع لأحد بين مشاهدته وبين كلامه في حال مشاهدته فإنه لا سبيل إلى ذلك إلا أن يكون التجلي الإلهي في صورة مثالية فحينئذ يجمع بين المشاهدة والكلام وهذا غير منكور عندنا وقد بلغنا عن الشيخ العارف شهاب الدين السهروردي ببغداد رضي الله عنه أنه قال بالجمع بين المشاهدة والكلام ولكن ما نقل عنه أكثر من هذا فإني سألت الناقل فلم يذكر لي نوع التجلي والظن بالشيخ جميل فلا بد أن يريد التجلي الصوري ألا ترى السيارى من رجال رسالة

القشيري حيث قال: ما التذ عاقل بمشاهدة قط، ثم فسر فقال لأن مشاهدة الحق فناء ليس فيها لذة والخطاب في حال الفناء لا يصح لأن فائدة الخطاب أن يعقل ولذلك قال: ﴿وَمَا كَانَ لِبُشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلّا وَحُيًّا أَوْ مِن وَرَآيٍ جِحَابٍ ﴾ [الشورى: ٥١] وما زال البشر عن حكم البشرية كمسألة موسى والحجاب عين الصورة التي يناديه منها وما يزول البشر عن بشريته ولئن فني عن شهودها فعين وجودها لا يزول والحد يصحبها. وإنما قلنا هذا لأني سمعت بعض الشيوخ يقول: هذا حظ البشر فإذا زال عن بشريته كان حكمه حكماً آخر فأبنت له رضي الله عنه أن الأمر ليس كما يظنه، فلما تحقق ما ذكرناه رجع عن ذلك وقال: ما كنت أظن أن الأمر على ما قلته لم أجعل بالي من هذا فإنه تكلم في شرح الآية فغلط ما تكلم في ذلك عن ذوق الأمر ومن هنا يقع الغلط.

ونحن نعلم أن الذي قاله الله حق كله وأنه لا يخالف الأذواق فلا بد أن يكون كلام الذائق مطابقاً للإخبارات الإلهية حتى يقول من لا معرفة له بمقام الرجال إن هذا المتكلم يتكلم بما لا يخالف ما جاء به قرآن أو سنة إنما هو أخذه منهما وهو مفسر لهما وصاحب الذوق ما قال إلا ما ذاقه فمن المحال أن يخالف شيئاً مما جاء عن الله لكن الأجنبي الذي لا ذوق له يقول هذا عن الذائق بل جماعة من أهل الطريق ممن لا ذوق لهم يتخيلون مثل هذا ويقولون إن فلاناً يتكلم من حيثما ورد في الأخبار الإلهية ليس له مادة غيرها وينكرون الذوق لأنهم ما عرفوه من نفوسهم مع كونهم يعتقدون في نفوسهم أنهم على طريق وأحدة وكذلك هو الأمر أصحاب الأذواق هم على طريق واحدة بلا شك غير أن فيهم البصير والأعمى والأعشى، فلا يقول واحد منهم إلا ما أعطاه حاله لا ما أعطاه الطريق ولا ما هو الطريق عليه في نفسه ولا سيما السلوك المعنوي فإن عمى القلوب أشد من عمى الأبصار، فإن عمى القلوب يحول بينك وبين الحق وعمى البصر الذي لم ير قط صاحبه ليس يحول إلا بينك وبين الألوان خاصة ليس له إلا ذلك وهذا العمى من الحجب وكذلك الصمم والقفل والكنّ والغشاوة دون العمى في الحكم إلا أن تكون الغشاوة تعطي الظلمة فلا فرق بينهما وبين العمى، فإن خرجت عن حد الظلمة إلى حد السدفة فقد يكون حال صاحبها أحسن من حال صاحب الظلمة ومن حال الأعمى، قال بعضهم لمحمد عَلَيْق ومن بيننا وبينك حجاب وهو الأكنة ﴿فَأَعْمَلَ إِنَّنَا عَمِلُونَ ﴿ فَصَلَت: ٥]، أي اعمل في رفع ذلك ويحتمل قولهم إننا عاملون في رفع ذلك في حق من يحتمل صدقه عندهم، فإنهم اعترفوا أن قلوبهم في أكنة مما يدعوهم إليه فما جحدوا قوله ولا ردوه كما اعتقد غيرهم ممن لم يقل ذلك، فلا أدري ما آل إليه أمر هؤلاء فإنهم عندي في مقام الرجاء فإنا نعلم قطعاً أن الرسول يعمل في رفع الغطاء عن أعينهم بلا شك حتى قال: «لأزيدن على السبعين»(١). ولذا قال في الآية: ﴿وَوَيْلٌ لِلمُشْرِكِينَ﴾ أبراهيم: ٢]، ولم يقل وويل لكم فهذا يدل بقرينة الحال أنهم عاملون في رفع الحجاب وإخراج قلوبهم من الأكنة وإنما كثرة الأكنة لاختلاف أسباب توقفهم في قبول ما أتاهم به، فمنهم من كنه الحسد وآخر الجهل وآخر شغل الوقت بما كان عنده أهم حتى يتفرغ منه والكل حجاب.

ومن أعجب الأشياء الواقعة في الوجود ما أقوله وذلك أن الملائكة إذا تكلم الله بالوحي كأنه سلسلة على صفوان تصعق الملائكة ورسول الله بي كان إذا نزل عليه الوحي كسلسلة على صفوان يصعق وهو أشد الوحي عليه فينزل جبريل به على قلبه فيفنى عن عالم الحس ويرغو ويسجي إلى أن يسري عنه وإنه لينزل عليه الوحي في اليوم الشديد البرد فيتفصد جبينه عرقاً وموسى عليه السلام كلمه الله تكليماً بارتفاع الوسائط وما صعق ولا زال عن حسه وقال وقيل له وهذا المقام أعظم من مقام الوحي بوساطة الملك فهذا الملك يصعق عند الكلام وهذا أكرم البشر يصعق عند نزول الروح بالوحي، وهذا موسى لم يصعق ولا جرى عليه شيء مع ارتفاع الوسائط وصعق لذلك الجبل، فاعلم أن هذا كله من آثار الحجب فإن الحكم لها حيث ظهرت، فإن الله لما خلقها حجباً لم يمكن إلا أن تحجب ولا بد، فلو لم تحجب لما كانت حجباً، وخلق الله هذه الحجب على نوعين معنوية ومادية، وخلق المادية على نوعين كثيفة ولطيفة فالكثيفة لا يدرك البصر سواها واللطيفة يدرك البصر ما فيها على وما وراءها الشفافة يدرك البصر ما وراءها ويحصل له الالتباس إذا أدرك ما فيها كما قيل:

رق الرجاج ورقت الخمر فتشاكلا فتشابه الأمر فكأنها قدح ولا خمر (١)

وأما المرائي والأجسام الصقيلة فلا يدرك موضع الصور منها ولا يدرك ما وراءها ويدرك الصور الغائبة عن عين المدرك بها لا فيها فالصور المرئية حجاب بين البصر وبين الصقيل وهي صور لا يقال فيها لطيفة ولا كثيفة وتشهدها الأبصار كثيفة وتتغير أشكالها بتغير شكل الصقيل وتتموج بتموجه وتتحرك بتحرك من هي صورته من خارج وتسكن بسكونه إلا أن يتحرك الصقيل كتموج الماء فيظهر في العين فيها حركة ومن هي صورته ساكن، فلها حركتان حركة من حركة من هي صورته وحركة من حركة الصقيل، فما في الوجود إلا حجب مسدلة والإدراكات متعلقها الحجب ولها الأثر في صاحب العين الدرك لها.

مِنْ وأعظم الحجب حجابان: ﴿ وَإِنْ اللَّهُ مِنْ يَعْمُمُ وَالْمِنْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ

حجاب معنوي، وهو: الجهل. أن إلى يحسب بدير يتجال عالم ربد يعمل

وحجاب حسى، وهو: أنت على نفسك.

فأما الحجاب الأعظم المعنوي فقول رسول الله (وَالله السُّويَ الما أسري به في شجرة فيها وكراً طائر فقعد جبريل في الوكر الواحد وقعد رسول الله (وَالله الله عنه الآخر فلما وصلا إلى السماء الدنيا تدلى إليهما شبه الرفرف دراً وياقوتاً وكان ذلك نوعاً من تجلي الحق قال عليه السلام: فأما جبريل فغشي عليه لعلمه بما تدلى إليه.

وأما رسول الله على على حاله لكونه ما علم ما هو فلم يكن له سلطان عليه فلما أخبره جبريل عندما أفاق أنه الحق قال على عند ذلك فعلمت فضله يعني فضل جبريل علي في العلم فالعلم أصعق جبريل وعدم العلم أبقى النبي على حاله مع وجود الرؤية من الشخصين فهذا أعظم الحجب المعنوية، وأما كونك حجاباً عليك وهو أكثف الحجب الحسية فقول القائل:

بدا لك سرٌّ طالَ عنكَ اكتتامُهُ ولاحَ صباح كنتَ أنت ظلامُه فأنت حجابُ القلب عن سرٌّ غيبهِ ولولاك لم يُطبَعْ عليه خِتامُه

<sup>(</sup>۱) هذان البيتان هما للسهروردي المقتول، أبو الفتوح يحيى بن حبش الحكيم بن شهاب الدين، من فلاسفة الصوفية، له كتاب «حكمة الإشراق»، وهياكل النور وغيرهما ولد سنة ٥٤٩ هـ وتوفي سنة ٥٨٧ هـ.

إذا غبت عنه حل فيه وطُنَّبَتْ على منكِب الكشفِ المصُون خِيَامُه وجاء حديثٌ لا يُمَلُ سماعُهُ شهيٌّ إلينا نشرُهُ ونظامُهُ

فما جعل حجاباً عليك سواك ثم نرجع إلى مسألتنا ونقول أما موسى عليه السلام فكان قد استفرغه طلب النار لأهله وهو الذي أخرجه لما أمر به من السعى على العيال، والأنبياء أشد الناس مطالبة لأنفسهم للقيام بأوامر الحق، فلم يكن في نفسه سوى ما خرج إليه، فلما أبصر حاجته وهي النار التي لاحت له من الشجرة من جانب الطور الأيمن ناداه الحق من عين حاجته بما يناسب الوقت ﴿ إِنِّ أَنَا رَبُّكَ فَٱخْلَعْ نَعْلَيْكُ ۚ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدِّسِ طُوبِي ﴿ وَأَنَا ٱخْتَرْتُكَ فَٱسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى ﴿ وَاللَّهِ السَّا عَالَمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ ولم يقل لما أوحي أنني أنا الله فثبته الخطاب الأول بالنداء لأنه خرج على أن يقتبس ناراً أو يجد على النار هدى وهو قوله أو آتيكم منها بخبر أي من يدله على حاجته، فكان منتظراً للنداء قد هيأ سمعه وبصره لرؤية النار وسمعه لمن يدله عليها، فلما جاءه النداء بأمر مناسب لم ينكره وثبت، فلما علم أن المنادي ربه وقد صح له الثبوت وجاءه النداء من خارج لا من نفسه، ثبت ليوفي الأدب حقه في الاستماع، فإنه لكل نوع من التجلي حكم، وحكم نداء هذا التجلي التهيؤ لسماع ما يأتي به، فلم يصعق ولا غاب عن شهوده، فإنه خطاب مقيد بجهة مسموع بأذن وخطاب تفصيلي، فالمثبت للإنسان على حسه وشهود محسوسه قلبه المدبر لجسده، ولم يكن لهذا الكلام الإلهي الموسوي توجه على القلب فليس للقلب هنا إلا ما يتلقاه من سمعه وبصره وقواه حسبما جرت به العادة فلم يتعد الحال حكمه في موسى عليه السلام.

وأما أمر محمد والله في القلب بما نزل إليه ليتلقاه فعاب عن تدبير بدنه فاجعل بالك لهذا التشبيه فاشتغل القلب بما نزل إليه ليتلقاه فعاب عن تدبير بدنه فسمي ذلك غشية وصعقاً، وكذلك الملائكة أخبر النبي على عن الملائكة في طريان هذا الحال أنه إذا كان الوحي المتكلم به كسلسلة على صفوان وكان نزوله على قلوب الملائكة، فإنه قال ﴿حَقِّ إِذَا فُزِعَ عَن قُلُوبِهِمْ ﴿ إِسَاءً: ٣٣] ثم لما أفاقوا أخبر عنهم بأنهم يقولون، ﴿مَاذَا ﴾ وهنا وقف ثم يجيبهم فيقول ﴿رَبُّكُمُ ﴾ وهنا وقف فيقولون ﴿ النول في هذا النزول في هذا النزول ﴿ النَّمِيُ عَن هذا التشبيه في هذه النسبة. وعلى الوجه الآخر قالوا في هذا النزول ﴿ مَاذَا في وهنا وقف بمعضهم لبعض ﴿ الْحَقِّ وَهُوَ الْعَلِيُ الْكِيرُ ﴾ من قول ﴿ مَاذَا في هذا وقف في هذه النسبة. وعلى الوجه الآخر قالوا

الله لا من قول الملائكة فعلى الوجه الأول لما أفاقوا وزال الخطاب الإجمالي المشبه وزالت البديهة ﴿قَالُواْ مَاذَا﴾ فقال لهم ﴿رَبُكُمْ ﴿ وهو قوله ﴿قَالَ رَبُكُمْ ﴾ فما صعقوا عند هذا القول بل ثبتوا و﴿قَالُواْ ٱلْحَقِّ ﴾ أي قال ربنا القول الحق يعنون ما فهموه من الوحي أو قوله ﴿قَالَ رَبُكُمْ ﴾ أو هما معاً وهو الصحيح فهذا الفرق بين حال موسى عليه السلام وبين حال محمد ﷺ وحال الملائكة عليهم السلام.

واعلم أن في هذا المنزل من العلوم علم ثناء الحق على نفسه بخلقه وهو المثنى على نفسه بغناه عن خلقه فأي الثناءين أتم وأحق وما هو الحق من هذين الثناءين؟ وما هو الحقيقة منهما أو كلاهما حقيقتان لحقين أو هما حقان ولهما حقيقتان، وفيه علم الفرق بين العلم والحكمة والخبرة، وفيه علم العلم بما في العالم بتقاسيم أحوالهم، وفيه علم النيابة في الأجوبة عن الله ولا يكون ذلك إلا لرسول أو نبي أو وارث عن سماع لخطاب إلهي لا عن تجل ولا خطاب حال، وفيه علم علم الله وفيه علم أين أودع الله علمه في خلقه من العوالم وهل أودعه في واحد أو فيما زاد على واحد؟ وفيه علم بماذا تتميز به القبضتان في عالم الشهادة، وبماذا تتميز في عالم الغيب؟ وفيه علم الدلالة على العلماء وأصحاب الأخبار الإلهية لنعرفهم فنتلقى منهم ما يأتون به عن الله فنساويهم في العلم بذلك رغبة في أن تلحق نفوسنا بنفوسهم في الصورة ، وإن اختلفت الطرق فلا أثر لاختلافها في صورة العلم، وهذا هو الذي يحرض الأكابر من العلماء الأكابر على نشر العلم كما يحرض المتعلمين على طلب العلم من أكابر العلماء الذين يعلمون أنهم أعلم بالله منهم، ومن هذا قال الرجل للتلميذ: «لأن ترى أبا يزيد مرة خير لك من أن ترى الله ألف مرة» لفضله عليه في العلم بالله لما علم أن ظهور الحق لعباده على قدر علمهم به فرؤيتنا الله بعلم العلماء به إذا استفدنا منهم أتم من رؤيتنا بعلمنا قبل أن نستفيده منهم.

وفيه علم إحاطة الاعتبار بالجهات وأن علم الاعتبار لا يخص حالاً من حال ولا جهة من جهة وأنه علم عام وهو علم يعطي الدلالة لمن رجع إلى الله بالعبودة، وفيه علم الأمر والنهي الإلهي بالمساعدة في العبادة وأعمال الخير، وفيه علم إرسال النعم الخارقة وما يحجب منها وماذا يحجب، وفيه علم قوى المسخرات في التسخير وإلى أين تنتهي قواهم فيما سخروا فيه، وفيه علم الموت المجهول في الميت وبماذا يعرف؟ كما حكى القشيري في رسالته عن بعضهم أنه مات إنسان فنظر إليه الغاسل فتحير فلم يدر أهو ميت أم ليس بميت وهو ميت في نفس الأمر ومثل هذا ظهر على

صاحب لي كان يخدمني فمات عندي فشك فيه الغاسل عند غسله هل هو ميت أم لا؟ وفيه علم أثر العلم في العالم ومن ادعى العلم ولم يؤثر فيه ما هو عالم وهي مسألة مشكلة يورث الأشكال فيها الحس فإنه ما رأينا أحداً يلقي نفسه في النار لعلمه أنها تحرقه إلا طائفتين الواحدة من تتخذها قرباناً فتلقي نفسها فيها طلباً للإحراق قربة إليها، أو من يعلم أنها لا تحرقه فعلمنا أن العلم له أثر في العالم.

وفيه علم أيات النعم وعلى ماذا تدل وما حقها على من يراها آية وفيه علم العلم القوي الذي يذهب بما سواه من العلوم التي يجدها في القلب وفيه علم الأدنى والأعلى وما السبب الموجب للطالب في طلبه الأدنى وتركه الأعلى مع علمه بمرتبة كل واحد منهما.

وفيه علم أسباب الجزاء في الخير والشر، وفيه علم البعد والقرب الكياني والإلهي، وفيه علم ما في علم القرب والبعد من الآيات الدالة على الله، وفيه علم موافقة الظن العلم وبماذا يعلم صاحب الحق أنه علم لا ظن، وقد كان يعتقد أن ذلك ظن، وفيه علم حال أهل الريب وبمن يلحقون من الأصناف وما ينظر إليهم من الأسماء، وفيه علم الحوالة وفيه علم أحوال الملأ الأعلى واختلافها عليهم لاختلاف الواردات في مقامهم المعلوم، وفيه علم ما لا ينسب إلى الله أعني لا يوصف به هل هو أمر عدمي أو وجودي، وفيه علم أين يشك العالم وهو ليس بشاك ولماذا يظهر بصورة الشاك وفيه علم ما يسأل عنه وما لا يسأل عنه، وفيه علم في ماذا يجمع الله بين عباده ثم يفصل بينهم في عين هذا الجمع فهم فيه مفصلون، وفيه علم من ادعى أمراً طولب بالدليل على ما ادعاه إذا ادعى ما يريد أن يؤثر به في أحوال العالم، وفيه علم ما لا يقبل التقدم ولا التأخر من الأحوال، وفيه علم الحجاج، وفيه علم التقريب وإلى من يكون القرب هل إلى كون أو إلى الله، وهل يصح القرب إلى الله أم لا؟ وهو أقرب إلى كل إنسان من حبل الوريد كما قال تعالى، وفيه علم الإعراض، وفيه علم الفرق والتبري بين الأرواح وفيه علم ما يقال عند رؤية الدلالات، وفيه علم الأجر المعاد وإلحاق الشيء بجنسه، وفيه علم من يدري ما يقول وما يقال له ومن لا يدري ما يقول ما يقال له من ذلك، وفيه علم رد الأمور كلها حيرتها وإنابتها إلى الله وخيرها وشرها، وأن الشر ليس إلى الله، وفيه علم الإدراك الإلهي، وفيه علم ما لا يدرك مما يجوز أن يدرك، وفيه علم ما يمنع الاحتلام بالرؤية، وفيه علم الموانع.

والله يقول الحق وهو يهدي السبيل.